*Составитель: Ника*

**Тема: О ЛОЖНЫХ ИУДООБРАЗНЫХ ХРИСТИАНАХ, ПРЕДАЮЩИХ ХРИСТА (часть 1)**

*От составителя Ники: Эта тема составлена на мою духовную потребу - познать, почему и что происходит с христианами, живущими греховной жизнью, оставаясь в Церкви. И да послужит она когда-то, может быть, к покаянию и исправлению ранее богоизбранному на особое служение Богу, но отказавшемуся от него, моему бывшему сослужителю во Христе по технической работе над этим сайтом, и, как мне казалось, моему духовному другу – протоиерею Владимиру Г.. Прошу молитв об этой душе и таких же, как эта!*

 *«Грешный же, нераскаянный человек во всем подобен Иуде. Он есть вор, ибо думает со своими грехами утаиться от всевидящего ока Божия…. Грешник такой во всем подобен Иуде и является вторым Иудой. И как много таких Иуд среди христиан! … Воззовем ко Господу со святым Петром: «Господи, спаси нас, погибаем» (Мф. 8: 25). Господи! Иудообразных грешников среди нас и грехи наши претвори всесильным Твоим милосердием в праведников и в оправдания». Дмитрий Ростовский. Поучения, 35. Поучение в неделю 9-ю по Святом Духе.*

*«О, Боже наш, Боже наш! наши беззакония в собственном смысле умножились паче влас главы нашей, паче числа песку морского, и мы их не чувствуем, мы равнодушны к ним, мы даже не перестаем любить их. «Если Ты, Господи, будешь замечать беззакония, Господи! кто устоит?» (ср. Пс. 129, 3). Даруй всем нам, Господи, дух сокрушенный и сердце смиренное, да принесем Тебе истинное покаяние. Аминь». Иоанн Кронштадтский. Моя жизнь во Христе, ст. 1075*

*«Не почитайте баснями евангельских слов, оглашающих слух ваш; не думайте, что грешите безнаказанно. Не полагайте, что Бог неправдив, не держитесь мысли, что Всевидящий Бог не обращает на вас внимания». Исидор Пелусиот. Письма, ч.3, п.262.*

 *«Все это слагая в своем сердце, будем, братие, воздерживаться от таковых злых дел и не станем медлить с покаянием от всей души…» Иоанн Златоуст. Т.11, ч.2, О молитве.*

[Тема: О ЛОЖНЫХ ИУДООБРАЗНЫХ ХРИСТИАНАХ, ПРЕДАЮЩИХ ХРИСТА 5](#_Toc192003044)

[Введение: 1. Слова предупредительные о себе и о некоторых духовных законах, касающихся людей, закоренелых в своих грехах 7](#_Toc192003045)

[1. О личном мотиве написания этой темы 7](#_Toc192003046)

[Ответы на возможные обвинения составителя в том, что она, рассказывая о греховных состояниях христиан, позорит Церковь и веру 25](#_Toc192003047)

[2. О некоторых духовных законах, которые полезно знать каждому христианину 28](#_Toc192003048)

[О том, что существуют духовные законы, которые невозможно обойти человеку 28](#_Toc192003049)

[О перетолковании истин по своему пристрастию 30](#_Toc192003050)

[На постоянно грешащего христианина «уже ни увещательное слово, ни слово угрозы … не действует» 31](#_Toc192003051)

[Истина: «Если ты будешь жить богоугодно, спасешься, а если развращенно – погибнешь. Бог предвидит и то, и другое. Но ни того, ни другого не предрешает Божие предвидение» 33](#_Toc192003052)

[3. Святоотеческие поучения и увещевания священникам, живущим в смертных грехах, или о пастырях – волках «В ОВЕЧЬЕЙ ОДЕЖДЕ» (Мф.7,15), «которые имеют образ благочестия» 41](#_Toc192003053)

[Глава 1: О ЛОЖНЫХ ИУДООБРАЗНЫХ ХРИСТИАНАХ, ЖИВУЩИХ В ПЛОТСКИХ ГРЕХАХ, И ТЕМ ПРЕДАЮЩИХ ХРИСТА 53](#_Toc192003054)

[Введение. О плотском человеке и его склонности ко злу/греху 53](#_Toc192003055)

[«Человек — смесь добра и зла», и в каждом человеке и христианине есть «два человека – плотяный и духовный» 53](#_Toc192003056)

[У христианина всегда будет брань плоти и духа, и победить может или плоть, или дух 57](#_Toc192003057)

[Грешники пребывают в разных степенях греховных состояний 59](#_Toc192003058)

[О том, как образуются греховные пороки в человеке 61](#_Toc192003059)

[Раздел 1.1. О ПОНЯТИИ «ЛОЖНЫЕ ХРИСТИАНЕ» И ИХ ГРЕХАХ 65](#_Toc192003060)

[«Нужно знать одно - христиане ли вы?» 65](#_Toc192003061)

[О понятии «неполные», «ложные», «неисправные» христиане 69](#_Toc192003062)

[О смертных плотских грехах, в которых пребывают ложные христиане 75](#_Toc192003063)

[Ложные христиане живут ради «ВРЕМЕННОГО ГРЕХОВНОГО НАСЛАЖДЕНИЯ» (Евр.11,25) и являются грехолюбцами и сластолюбцами 79](#_Toc192003064)

[В ложных христианах побеждает плоть и грех, а не дух и добродетели 81](#_Toc192003065)

[Ложные христиане являются «ПСАМИ, ВЕРНУВШИМИСЯ НА СВОЮ БЛЕВОТИНУ» (2 Петр. 2, 22) и теми в кого возвращаются «СЕМЬ ДРУГИХ ДУХОВ» (Лк.11, 24-26) 82](#_Toc192003066)

[Ложные христиане грешат, не сокрушаясь, и не воспринимают грех, как грех 85](#_Toc192003067)

[К ложным христианам относятся слова: «ЛУЧШЕ БЫ ИМ НЕ ПОЗНАТЬ ПУТИ ПРАВДЫ, НЕЖЕЛИ, ПОЗНАВ, ВОЗВРАТИТЬСЯ НАЗАД ОТ ПРЕДАННОЙ ИМ СВЯТОЙ ЗАПОВЕДИ» (2 Петр.2, 21) 88](#_Toc192003068)

[Святоотеческие предупреждения тем христианам, которые не являются такими ложными христианами 89](#_Toc192003069)

[Раздел 1.2. ЛОЖНЫЕ ХРИСТИАНЕ ЖИВУТ ПО СВОЕЙ ПЛОТСКОЙ ЗЛОЙ ВОЛЕ, А НЕ ПО ВОЛЕ БОЖИЕЙ 94](#_Toc192003070)

[Ложные христиане живут по своей плотской воле, которой хочется жить в разных удовольствиях и выгодах для себя, и которая «не рассуждает о том: приятно ли это Богу, или же нет» 94](#_Toc192003071)

[Грешнику тяжело жить по воле Божией и исполнять Его заповеди 95](#_Toc192003072)

[Ложные христиане по свободной воле сделали свой выбор в пользу зла/греха 97](#_Toc192003073)

[Бог не останавливает насильно человека в его выборе зла и добра 98](#_Toc192003074)

[«До того сильна в них непокорность, что она, с течением времени, более и более ожесточается» 98](#_Toc192003075)

[К ложным христианам относятся слова: «ВСЯКИЙ, ДЕЛАЮЩИЙ ГРЕХ, ЕСТЬ РАБ ГРЕХА» (Ин 8:34), который презирает закон Бога 99](#_Toc192003076)

[Ложные христиане – «от диавола», потому что: «КТО ДЕЛАЕТ ГРЕХ, ТОТ ОТ ДИАВОЛА» (1Ин. 3: 8) 100](#_Toc192003077)

[Самовольным христианам Христос говорит: «ЧТО ВЫ ЗОВЕТЕ МЕНЯ: ГОСПОДИ! ГОСПОДИ! — И НЕ ДЕЛАЕТЕ ТОГО, ЧТО Я ГОВОРЮ?» (Лк. 6:46)» 104](#_Toc192003078)

[Глава 2. КЕМ ЯВЛЯЮТСЯ ЛОЖНЫЕ ХРИСТИАНЕ ПО ОТНОШЕНИЮ К БОГУ 105](#_Toc192003079)

[Ложные плотские христиане «БОЛЕЕ СЛАСТОЛЮБИВЫ, НЕЖЕЛИ БОГОЛЮБИВЫ» (2 Тим.3.4) 105](#_Toc192003080)

[Ложные христиане «тепловаты» или холодны к Богу, и к ним относятся слова: «НЕ ЛЮБЯЩИЙ МЕНЯ НЕ СОБЛЮДАЕТ СЛОВ МОИХ» (Ин. 14:21, 24) 105](#_Toc192003081)

[Ложный христианин, презрев жизнь с Богом, «прелюбодействует в отношении Самого Бога» 106](#_Toc192003082)

[Ложные христианине «ГОВОРЯТ, ЧТО ЗНАЮТ БОГА; А ДЕЛАМИ ОТРЕКАЮТСЯ» (Тит. 1:16) 107](#_Toc192003083)

[Ложные христиане являются предателями и Иудами в отношении Бога 108](#_Toc192003084)

[Ложные христиане: «СНОВА РАСПИНАЮТ В СЕБЕ СЫНА БОЖИЯ И РУГАЮТСЯ (ЕМУ)» (Евр. 6, 6) 111](#_Toc192003085)

[Ложные христиане оскорбляют, святотатствуют и бесчестят Христа: «ПРЕСТУПЛЕНИЕМ ЗАКОНА БЕСЧЕСТИШЬ БОГА» (Рим.2, 23) 112](#_Toc192003086)

[Ложные христиане являются хулителями Бога по грехолюбию и неверию Его словам, а также им говорится: «ГОРЕ, ВАС РАДИ, ИМЯ МОЕ ХУЛИТСЯ ВО ЯЗЫЦЕХ» (Ис.52:5) 115](#_Toc192003087)

[Глава 3. КЕМ ЯВЛЯЮТСЯ ЛОЖНЫЕ ПЛОТСКИЕ ХРИСТИАНЕ С ДУХОВНОЙ ТОЧКИ ЗРЕНИЯ 117](#_Toc192003088)

[Ложный христианин постепенно духовно-нравственно деградирует, и к нему относятся слова: «КТО НЕ ИМЕЕТ, У ТОГО ОТНИМЕТСЯ И ТО, ЧТО ОН ДУМАЕТ ИМЕТЬ» (Лк. 8:18) 117](#_Toc192003089)

[Раздел 3.1. «ПОСЛЕДСТВИЕМ ГРЕХОВНОЙ ЖИЗНИ БЫВАЮТ СЛЕПОТА УМА, ОЖЕСТОЧЕНИЕ, НЕЧУВСТВИЕ СЕРДЦА» 120](#_Toc192003090)

[Ложный христианин является тем, кто «БУДУЧИ В ЧЕСТИ, НЕ УРАЗУМЕЛ (СЕГО), СРАВНЯЛСЯ С НЕСМЫСЛЕННЫМИ СКОТАМИ И УПОДОБИЛСЯ ИМ» (Пс.48:13) 120](#_Toc192003091)

[К ложным христианам относятся слова: «И КАК ОНИ НЕ ЗАБОТИЛИСЬ ИМЕТЬ БОГА В РАЗУМЕ, ТО ПРЕДАЛ ИХ БОГ ПРЕВРАТНОМУ УМУ - ДЕЛАТЬ НЕПОТРЕБСТВА» (Рим. 1, 28) 123](#_Toc192003092)

[Ложный христианин считается глупцом 124](#_Toc192003093)

[«Сердца слепота есть развратность души и безсовестие. … Видит (человек), что есть правда, но оную нагло нарушает» 125](#_Toc192003094)

[Грешник духовно ослеплен сластолюбием и не видит грех, как «ужасное страшилище» 126](#_Toc192003095)

[Ложный христианин находится в духовном ожесточении и нечувствии 126](#_Toc192003096)

[Раздел 3.2. К ЛОЖНЫМ ХРИСТИАНАМ ОТНОСЯТСЯ СЛОВА: «КТО ДЕЛАЕТ ГРЕХ, ТОТ ОТ ДИАВОЛА» (1 Ин.3,8) 130](#_Toc192003097)

[Грехолюбивый (напр.: блудник, пьяница, вор) «становится жилищем для духов тьмы», «чадом диавола», духовно бесноватым и т.п. 130](#_Toc192003098)

[«Грешник, находясь в таком ужасном плену (бесов), не чувствует своего несчастия» 134](#_Toc192003099)

[Диавол «налагает всегда такие узы и сети, которые принимаю с великим удовольствием», и не принуждает к ним 135](#_Toc192003100)

[Раздел 3.3. ЛОЖНЫЕ ХРИСТИАНЕ – НЕВЕРУЮЩИЕ, ДУХОВНЫЕ МЕРТВЕЦЫ И НЕ ДУХОВНЫЕ ВОИНЫ ХРИСТОВЫ 136](#_Toc192003101)

[Ложные христиане, живущие в беззаконии, считаются неверующими, потому что «ВЕРА, ЕСЛИ НЕ ИМЕЕТ ДЕЛ, МЕРТВА САМА ПО СЕБЕ» (Иак.2, 17) 137](#_Toc192003102)

[Ложный христианин – духовный мертвец: «ЗНАЮ ТВОИ ДЕЛА; ТЫ НОСИШЬ ИМЯ, БУДТО ЖИВ, НО ТЫ МЕРТВ» (Откр. 3, 1) 139](#_Toc192003103)

[У ложных христиан «НЕТ СТРАХА БОЖИЯ ПРЕД ГЛАЗАМИ ИХ» (Рим.3,18) и они не боятся грешить 141](#_Toc192003104)

[Ложные христиане – духовно слабовольные люди 143](#_Toc192003105)

[Ложные христиане не боролись со своими страстями и пренебрегли заповедью: «ЦАРСТВО НЕБЕСНОЕ СИЛОЮ БЕРЕТСЯ, И УПОТРЕБЛЯЮЩИЕ УСИЛИЕ ВОСХИЩАЮТ ЕГО» (Мф. 11, 12) 144](#_Toc192003106)

[Ложные христиане – духовно нерадивы, ленивы и беспечны 146](#_Toc192003107)

[О лукавой отговорке грехолюбца, что человек сам ничего не может и только Бог может спасти его от грехолюбия 148](#_Toc192003108)

[Раздел 3.4: ОТ ЛОЖНЫХ ХРИСТИАН ОТХОДИТ БЛАГОДАТЬ БОЖИЯ, ПОТОМУ ЧТО «ПО МЕРЕ ВЕРЫ И БЛАГОДАТЬ ОБИТАЕТ В ДУШЕ» 153](#_Toc192003109)

[Чем является благодать Божия для человека? 153](#_Toc192003110)

[О мере благодати Божией, дающейся тому или иному христианину 153](#_Toc192003111)

[О помощи благодати Божией «тому, кто шествует за Христом путем покаяния и крепко борется … со страстями своими и греховными вожделениями» 155](#_Toc192003112)

[Об умножении или умалении благодати и об оставлении ею 156](#_Toc192003113)

[Когда отходит благодать Божия? 157](#_Toc192003114)

[О некоторых лукавых мнениях о присутствии и оставлении благодати Божией 159](#_Toc192003115)

[Об укреплении ложных христиан во зле, когда благодать отходит 160](#_Toc192003116)

[Глава 4. ЛОЖНЫЕ ХРИСТИАНЕ В ОТНОШЕНИЯХ С ЛЮДЬМИ - ЛЖЕЦЫ, ЛИЦЕМЕРЫ, ТРУСЫ, СОБЛАЗНИТЕЛИ И ПРЕДАТЕЛИ 161](#_Toc192003117)

[Ложь – обязательная черта характера ложных христиан 161](#_Toc192003118)

[Ложные христиане не придают значения тому, что ложь – это большой грех 163](#_Toc192003119)

[О ложном христианине говорится: «ВСЯКИЙ, ДЕЛАЮЩИЙ ЗЛОЕ, НЕНАВИДИТ СВЕТ И НЕ ИДЕТ К СВЕТУ, ЧТОБЫ НЕ ОБЛИЧИЛИСЬ ДЕЛА ЕГО, ПОТОМУ ЧТО ОНИ ЗЛЫ» (Ин. 3:20) 164](#_Toc192003120)

[Раздел 4.1. Живущий не по Богу – живет по лжи, и «не имеет общения с Богом» 165](#_Toc192003121)

[«Лжет Христу Господу блудник, прелюбодей и всякий осквернитель» 165](#_Toc192003122)

[«Те, которые говорят ложь, неверные суть» 165](#_Toc192003123)

[Ложные христиане показывают «ТОЛЬКО ВИД БЛАГОЧЕСТИЯ, СИЛЫ ЖЕ ЕГО ОТРИЦА(ЮТ)СЯ» (2 Тим. 3, 5) 166](#_Toc192003124)

[«Очевидный и упорный лжец удаляется от Бога, потому что делается родня дьяволу» 167](#_Toc192003125)

[В ложных христианах нет страха Божиего и они бесстыдно нарушают заповеди, но от Бога они «укрыться не могут нигде и никак» 167](#_Toc192003126)

[Раздел 4.2. Ложный христианин обязательно будет нагло и лукаво лгать людям и быть лицемером 168](#_Toc192003127)

[Грешник через ложь и лукавство скрывает свои грехи и недобродетельные мысли, слова и поступки 169](#_Toc192003128)

[Ложь и лукавство связано с самолюбием, заставляющим притворяться, и это - лицемерие 170](#_Toc192003129)

[К ложным христианам относятся слова: «ЛИЦЕМЕРЫ, ЧТО УПОДОБЛЯЕТЕСЬ ОКРАШЕННЫМ ГРОБАМ, КОТОРЫЕ СНАРУЖИ КАЖУТСЯ КРАСИВЫМИ, А ВНУТРИ ПОЛНЫ КОСТЕЙ МЕРТВЫХ И ВСЯКОЙ НЕЧИСТОТЫ» (Мф.23, 25-28) 172](#_Toc192003130)

[Потеряв страх Божий, ложные христиане боятся грешить открыто перед людьми, и они – трусы и слабые люди 172](#_Toc192003131)

[Лживый человек иногда бравадничает, утверждая, что ему не стыдно, и что он не боится осуждения людей 173](#_Toc192003132)

[Есть и высшая стадия порочности, что и стыд пред людьми теряется 174](#_Toc192003133)

[Ложные христиане дерзостны и бесстрашны по отношению к Богу и в творении греха 175](#_Toc192003134)

[«Коварный человек не показывает коварства, но надевает на себя личину дружбы, и совершает дурное дело; прелюбодей, не сознаваясь в преступном прелюбодействе, … надева(ет) на уста личину целомудрия…» 177](#_Toc192003135)

[«Кто лжет постоянно и обманывает своих ближних, тот находится в родстве с дьяволом» и «ВАШ ОТЕЦ ДИАВОЛ…» (Ин.8,44), и тот подобен скоту 178](#_Toc192003136)

[Ложный христианин является «НЕНАВИДЯЩИМ ПРАВЕДНОГО» (Пс.33, 22), если с ним сталкивается 179](#_Toc192003137)

[По христианскому учению «ложь есть разрушение любви» 180](#_Toc192003138)

[Если узнаешь, что человек – лжец, то не веришь ему и тогда, когда он говорит правду 181](#_Toc192003139)

[Лжец вредит самому себе и меньше тому, кому лжет 181](#_Toc192003140)

[Раздел 4.3. Ложные христиане обязательно будут соблазнителями и предателями 182](#_Toc192003141)

[Ложные христиане являются соблазнителями для других людей 182](#_Toc192003142)

[Ложные христиане – лукавые Иуды в общении с людьми 185](#_Toc192003143)

[Ради получения плотского удовольствия ложные христиане становятся предателями духовной дружбы и духовного руководства 185](#_Toc192003144)

[Раздел 4.4. О том, как другим христианам, которые сами не грешат на деле, поступать в отношении ложных христиан 186](#_Toc192003145)

[Тому, кто понял/узнал/увидел, что имеет дело с ложным христианином, надо "УДАЛЯТЬСЯ ОТ ВСЯКОГО БРАТА, ПОСТУПАЮЩЕГО БЕСЧИННО" (2Сол.5, 3) 186](#_Toc192003146)

[Многие христиане по разным причинам не исполняют заповеди об удалении от «бесчинно ходящих» 189](#_Toc192003147)

[Грехолюбцы любят оправдываться тем, что другие тоже (или еще хуже) так живут 191](#_Toc192003148)

[«Не наказывать явно согрешивших — значит: давать дорогу другим к тому, чтоб и они сие творили» 192](#_Toc192003149)

[Удаление должно быть потому, что от грешника идет соблазн, а «ХУДЫЕ СООБЩЕСТВА РАЗВРАЩАЮТ ДОБРЫЕ НРАВЫ» (1 Кор. 15:33), и ты можешь не устоять 193](#_Toc192003150)

[Уклонение должно быть не по ненависти к человеку, а по ненависти к его грехам 196](#_Toc192003151)

[Об отношении Церкви и христиан, имеющих страх Божий, к ложным христианам – прелюбодейцам и пьяницам 198](#_Toc192003152)

# Тема: О ЛОЖНЫХ ИУДООБРАЗНЫХ ХРИСТИАНАХ, ПРЕДАЮЩИХ ХРИСТА

В этой теме будет рассматриваться вопрос, который вызывает мою духовную боль и, думаю, каждого истинного христианина: духовное состояние тех христиан, которые, будучи в вере и пребывая в Церкви, зачастую немало лет, начинают и продолжают жить во грехах так, как живут неверующие люди. Они блудят/прелюбодействуют, пьянствуют, принимают наркотики, ищут как бы разбогатеть, всячески по-мирски развлекаются, постоянно лгут и т.п., хотя внешне выглядят благообразно и о них даже говорят, что они – духовные люди. Это не только обычные миряне, но и монашествующие, и клирики, и священнослужители, и, к сожалению, опыт говорит, что таких людей немало в лоне Церкви. И как, опять-таки, говорит мой опыт, никто особо это не порицает, не накладывает христианских наказаний …

Составитель приведет ответы святых отцов на свои вопросы: почему Господь попускает христианам (и даже богоизбранным, т.е. тем, кого Он призвал на особое служение Ему) возвращаться к смертным плотским грехам; почему они не вразумляются словами Святого Писания и святых отцов, а также словами и делами тех людей, которые желают им помочь; почему они произносят якобы истины, а в них видна ложь; как происходят их греховные падения и какие духовные законы при этом действуют.

В учениях святых отцов разных веков есть немало поучений о ложных, неистинных христианах (и сейчас приводится только часть). И обращаю внимание, что, несмотря на то, что это писали святые отцы разных веков (от ранних до настоящего), эти поучения очень актуальны и сейчас, потому что: «Знай же, что в последние дни наступят времена тяжкие. Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, … невоздержны, жестоки, не любящие добра, предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся» (2 Тим. 3, 1-5), «злые же люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь» (2 Тим. 3, 13), а также о таких сказано: «Как же ты, уча другого, не учишь себя самого? Проповедуя не красть, крадешь? говоря: "не прелюбодействуй", прелюбодействуешь? гнушаясь идолов, святотатствуешь? Хвалишься законом, а преступлением закона бесчестишь Бога? Ибо ради вас, как написано, имя Божие хулится у язычников» (Рим. 2, 21-24) и «В последнее время появятся ругатели, поступающие по своим нечестивым похотям. Это люди, отделяющие себя (от единства веры), душевные, не имеющие духа» (Иуд. 1, 18-19).

И если послужит эта тема кому-то к покаянию и исправлению, то хвала Господу за милость Его!

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.2, О втором пришествии…): «… Видя, что другие грешат, не только не будем подталкивать их на грех, но постараемся извлечь их из бездны порока, чтобы за гибель других нам самим не подвергнуться казни».

Но, к сожалению, опыт говорит, что те, о ком здесь будет написано, таких работ не читают…

И все же, Господи, дай услышать эти слова всем христианам, живущим в беззакониях, чтоб оставили свои грехи, покаялись и перестали предавать Тебя! «Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает» (Гал.6,7).

А тем христианам, которые не творят тяжких грехов на деле (и о них будет другая тема), надо помнить, что то, о чем будет сказано в этой теме, к сожалению, может настигнуть каждого. Это может случиться, во-первых, если христианин не будет знать христианского учения о законах греха и его последствий. Но даже если и будет знать, то, во-вторых, без исполнения этой заповеди: «Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить» (1 Петр., 5.8), он может сойти с правого пути спасения своей души и стать таким, как написано в этой теме.

**Амвросий Оптинский** (Общие праздничные приветствия и письма к отдельным лицам, п.4): «... Все мы, христиане, пока живы, должны быть осторожны и внимательны к своему спасению. «Посему, кто думает, что он стоит, - по слову Апостольскому, - берегись, чтобы не упасть» (1Кор. 10, 12), памятуя всегда ужасающий пример погибшего Иуды».

**Иосиф Оптинский** (Письма, п. 540): «Спасение наше совершается среди страха и надежды, так что мы никогда не можем быть совершенно покойны. Если святые, достигавшие безстрастия, должны были иметь бдение над собою, чтобы не спасть из своего благодатного состояния, то тем паче нам, грешным, необходимо повседневное внимание и забота о своем вечном спасении. То, что мы еще живы, означает, что Господь терпит нашим грехам и ожидает нашего исправления, а если кто законно потрудится о спасении, то того берет Господь в то время, когда он становится достойным милости Божией. Ленивых же и нерадивых берет смерть после того, как они перестанут подавать какую-либо надежду на свое спасение. Нам дана свобода выбирать вечную радость или горе; потщимся же избрать первое. Мир ти».

# Введение: 1. Слова предупредительные о себе и о некоторых духовных законах, касающихся людей, закоренелых в своих грехах

## 1. О личном мотиве написания этой темы

**——** Я, составитель всех размещенных на сайте бесед, никогда в своих темах не говорила о себе, и эта единственная тема, в которой я сейчас скажу о том, что у меня произошло, что духовно болит и почему она составлена. И сразу скажу: пишу эту тему и выставляю ее на сайт не для того человека, который послужил поводом к ее написанию, с которым у меня случилась печальная история, т.к. вряд ли, он ее прочтет, по причине отчужденности от меня и, похоже, даже ненависти ко мне; а также, потому что у него другие интересы; да и потому что люди, находящиеся в таких духовных состояниях, не могут слышать таких речей. А если бы и прочел тот человек эту тему, то она, вряд ли бы, его отрезвила и привела к покаянию, потому что он уже много лет ничего не желает менять в своей греховной жизни по своему грехолюбию. Не отрезвят его все эти поучения и потому, что кое-что из того, что здесь приводится, он знает, но это ничего ему не дало; да и обличительных и увещевательных слов он никогда не мог перенести по своей гордыне … И выставляю этот материал для пользы своей и, возможно, еще чьей-то.

И для этого моего слова возьму в помощь моих друзей и учителей – святых отцов, и пусть и они скажут истину о таких верующих и обличат того «христианина» и ему подобных!

Итак:

**——** Я никогда не думала, что когда-то буду изучать вопрос о христианине, предающем Христа своими смертными грехами. Потому что я искренне считала и считаю, что:

**Феофан Затворник** (Письма, п.768): «О смертных грехах нечего говорить: они совсем неуместны у тех, которые ревнуют о спасении».

**Феофан Затворник** (Толков. на посл. Колос., 3,8): «Христианин — не христианин, если не держит себя не оскверняемым страстями».

**Феофан Затворник** (Толк. на 1 Кор., гл.5, ст. 11): «Христиане должны быть столь святы и столь верны заповедям, что им и на мысль даже не должно приходить, чтобы можно было грешить, оставаясь христианином».

И оказалось, что так считают и живут далеко не все христиане…

**——** Не знала я, что увижу в своей жизни разных христиан-иуд: священнослужителей, монахов и мирян, предающих Бога, которые повторяют путь Иуды, вместо того, чтобы повторить путь Христа. Не думала, что поводом к написанию окажется христианин, который был определен мне Богом много лет назад в сослужители в начале моего духовного пути и составления бесед, и который, как я считала, был моим верным духовным другом. А также, как показал многолетний опыт пребывания в Церкви, такими «предателями» Христа и веры оказались, к великому сожалению, немало священнослужителей и клириков З-ой Епархии, знаемых мною (прости их, Господи, и спасибо, что есть и не такие!). И уже страшно смотреть на такое поругание Церкви и Бога …

**——** Ранее ко мне никогда даже и на мысль не приходило, что священники–прелюбодеи и монахи-блудники могут или открыто нагло ходить со своими любовницами-прихожанками, прикрываясь духовным окормлением, или тайно иметь гражданских жен, или быть мужеложниками, или пользоваться услугами женщин и мужчин по вызову, или быть наркоманами, пьяницами, самогонщиками (как для себя, так и для духовенства), или вместо святоотеческих учений читать и слушать популярных психологов, или заниматься «бесовскими» практиками об исполнении своих желаний, или активно участвовать в политических интригах … (И об этих их делах я знаю точно.)

**Иоанн Златоуст** (т.1, ч.2, О священстве, сл.3): «Нельзя, нельзя священникам скрыть свои недостатки; и малые из них скоро делаются известными».

И сразу, предваряя возможное возмущение священников о том, что я их упоминаю, скажу, что эта тема обо всех ложных христианах и это - собрание поучений святых отцов, говоривших и о священниках, и об обычных христианах (что и представлено далее; а что говорят святые отцы о священниках, живущих в грехах, будет сказано чуть ниже в другом разделе). А сейчас таким людям пусть скажет преп. Исидор Пелусиот:

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.1, п. 175): «Если избегаешь речей о том, что делаешь, то перестань делать, не будет и речей. Ибо кто не стыдится что-нибудь делать, тот да не смущается, когда по делам дают ему и имя».

**——** Не могла представить, как можно быть верующим и священнослужителем, и не иметь страха Божиего, а иметь прожженную совесть, и быть духовно мертвым. Но оказывается, что таких немало, и мой бывший «сослужитель» и «друг» таков же...

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.29): «…В нынешнее время большая часть христиан, кажется, находится в таком пагубном состоянии, в каком не находились даже языки, не слыхавшие имени истинного Бога; а между тем, думая о себе, что не мертвы душою, они живут в беспечности, и не видят, несчастные, лежащих пред собою этих мертвецов, то есть душ своих…. Нет, не христиане такие люди, не христиане. И пусть они не обманывают себя. Они неверные, нечестивые, безбожники, и особенно, если еще они монахи или священники».

**——** Не думала я, что приведенные ниже слова Духа Святого записанные мною в 2004 году (что есть в записях «О тех, кто верит в Бога, и не знает, что со своей верой делать дальше») будут касаться и моего бывшего «сослужителя», протоиерея Владимира Г.: «Не смущайся, душа Моя, когда встретишь на пути мужей лукавых…. Устыдитесь, служители Мои, не служащие Мне правдою и верою. … Прихожу Я к кающимся нелицемерно и творящим волю Мою! Крепись, душа Моя, и не ослабеют силы твои от натиска гордых мужей Моих!». (Когда же сбудутся и другие слова Господа в отношении служителей и меня, Бог знает?!)

**——** Не думала, что буду близко знакома со священником (а также узнаю такое же и о других, знаемых мною), не боящимся десяток лет служить у Престола Божиего в своей плотской нечистоте, которые лукаво и нагло прикрываются Им пред людьми (и именно вера людей, что священники не смогут тогда служить, не дают заподозрить их в блуде/прелюбодеяниях, и они этим пользуются).

**Григорий Богослов** (Мысли, писанные двустишиями): «Нечистому приступать к жертвоприношению - значит оскорблять Бога».

**Иоанн Златоуст** (т.7, ч.2, б.75, и др.): «Кто сделал блуд, будучи священником, тот соответственно своему сану получает величайшее наказание. (т.3, ч.1, Беседа на слова: "Жена связана законом …») Как можешь ты войти в церковь после беседы с блудницами? Как будешь простирать к небу руки, которыми ты обнимал блудницу? Как двигать язык и призывать Бога теми устами, которыми ты целовал блудницу? Какими глазами будешь смотреть на честнейших из друзей?».

**Дионисий Ареопагит** (Письма к разным лица, 8. К монаху Демофилу): «Итак, если долг чина священнического - просвещать, то, конечно, тот не принадлежит к священническому чину, кто не может преподать света, а тем более, если кто и сам не имеет его. И такой мне кажется дерзновенным, если вступает в священнические права, не боится и не стыдится недостойно совершать божественные службы, думает, что Бог не знает того, что он сам сознает в себе, думает Его обмануть ложным названием Отца и дерзает … произносить на божественные таинства непозволительные хулы (так должно назвать его молитвы). Такой не священник, нет, но злодей, обманщик, посмешище для самого себя и волк в божественном стаде, одетый в овечью кожу».

**Симеон Новый Богослов** (Гимны, г.50): «(Откровения Божии, записанные преп. Симеоном – от сост.) Из епископов есть такие, … у которых жизнь противоположна слову, и которым неведомы страшные Мои и Божественные (таинства): они думают, что держат (в евхаристии) хлеб, который есть огнь, и, как простой, презирают Мой хлеб, и мнят, что видят и едят кусок (хлеба), не видя Моей невидимой славы. … Совне хорошо одевая тело, они кажутся блистающими и видятся чистыми; души же - хуже грязи и тины, лучше же (сказать) - (хуже) всякого смертоносного яда имеют эти лукавые праведники. Ибо как некогда Иуда предатель, приняв хлеб от Меня недостойно, съел его, как часть обыкновенная хлеба, и потому сатана вошел в него тотчас и бесстыдным предателем Меня - учителя (своего) соделал, воспользовавшись им, как слугою и рабом, и исполнителем своей воли; так случается в неведении и с теми, которые недостойно, дерзко и самонадеянно прикасаются к Моим Божественным тайнам. В особенности (таковы) возвышающиеся на престолах над святыми, над жертвенником и священством, имеющие совесть и прежде поврежденную и после того совершенно осужденную; они, входя в Мой Божественный двор, бесстыдно стоят во святилищах, открыто разговаривая предо Мною и совершенно не видя Моей Божественной славы, которую если бы видели они, то не делали бы этого и (даже) в преддверия Моего Божественного храма так дерзко не смели бы войти».

**Лука Крымский** (Сб. «Евангельское злато», Горе тебе, Хоразин!...): «Совсем не все равно, творит ли грехи человек, не знающий Божия закона, совершенно не просвещенный в религиозном отношении, или творит грехи человек, хорошо знающий закон, в особенности великое учение Христово. … Гораздо большая ответственность лежит на христианах, познавших благодать Христову, ибо от всякого, кому дано много, много и потребуется, и кому много вверено, с того больше взыщут (Лк. 12:48). Какая потрясающая душу правда в этих важнейших словах Христовых! Разве можно поставить на одну доску простых мирян, часто невежественных в Писании, не получивших даров благодати Святого Духа, и епископов, священников, диаконов, которые в Таинстве священства получили эти великие дары? Неужели можно думать, что епископы, священники, диаконы, впавшие в блуд, будут так же наказаны Богом, как убогие по уму, воле и чистоте, не ведущие закона Божия слабые миряне?!».

**——** Не думала я, что когда-то увижу воочию «конфликт» христианина с Богом; а точнее - священнослужителя (а тем более - ранее Богоизбранного), в сердце и на деле протестующего против заповедей Бога и жизни по Богу (а значит и самого Бога), потому что он желает жить в плотских услаждениях, любит грех и не желает его оставить.

**Дмитрий Ростовский** (Проповеди, п. 17. Слово в неделю св. жен мироносиц): «… Многие и православную истинную веру содержат, и внутри Церкви находятся, как будто держатся своей матери, и даже не помышляют отторгнуться от нее, а между тем они чужды Христа. … Приходится болеть сердцем, ибо многие из нас только по имени христиане, а по делам - хуже язычников; только имя христианское, а жизнь скотоподобная. Мы ограждаемся крестом Христовым и вторично распинаем Его, как богоубийцы,- распинаем Его скверными, мерзкими и нечистыми делами. Мы поклоняемся иконе Христовой, а Его драгоценную Кровь, пролитую за нас, попираем ногами, делая бесцельным и бесплодным Его вольное страдание за нас. Мы хвалимся именем христианским и это же самое Его святое имя, нам данное, оскорбляем. Будучи христианами, живем не по-христиански. Что же? Можно ли сказать, что здесь Христос? Никогда!»

**——** Не могла представить, что священник, которого Бог избрал на особое служение Себе через откровение Духа Святого (а не на общее, как всех других священников), может со временем отказаться от него, избрав постыдные грехи, и не раскаяться и не оставлять их много лет.

**——** Не знала, что увижу на примере христианина – священнослужителя как исполняются слова: «возлюбил проклятие, - оно и придет на него; не восхотел благословения, - оно и удалится от него» (Пс.108, 17).

**Ефрем Сирин** (Поучительные слова к египетским монахам, п.28): «И Господь также говорит: «Я по благости призвал его, дал ему возможность, делая доброе, чтобы приобрел он жизнь вечную; он же уничижил Меня, за то и сам будет лишен чести». «Но человек в чести не пребудет; он уподобится животным, которые погибают» (Пс.48:13). «Не восхотел благословения, - оно и удалится от него» (Пс.108:17). За что же именно? – За то, что «не хочет он вразумиться, чтобы делать добро; на ложе своем замышляет беззаконие, становится на путь недобрый, не гнушается злом» (Пс.35:4-5)».

**Иоанн Златоуст** (т.5, ч.1, Беседа на Пс.108): «(Псалмопевец) показывает, что начало и причина их не в ком-нибудь другом, а в нем самом, своими делами отвергшем помощь Божию и навлекшем на себя гнев Божий. "И облекся он проклятием, как одеждою, и оно вошло, как вода, в утробу его и, как елей, в кости его" (ст. 18)».

**——** Не ожидала, что пойму на примере своего бывшего сослужителя и духовного друга, как грехолюбие приводит к тому, что нравственно человек спускается все ниже и ниже, и становится подобием «скота» и беса.

**Исаак Сирин** (Слова подвижнические, сл.21, п. О различии слез): «…посвятить себя Богу и жить добродетельно, есть одно из великих дарований Христовых. Ибо многие, забыв, что по сей благодати сподобились они стать отлученными от людей и посвященными Богу, причастниками и приемниками дарований Его, избранными и удостоенными служения и священнодействия Богу, вместо того, чтобы непрестанно устами своими благодарить за сие Бога, уклонились в гордыню и высокомерие, и думают о себе не как приявшие благодать священнодействия, чтобы священнодействовать Богу чистым житием и духовным деланием, но как оказывающие милость Богу, когда бы надлежало им рассудить, что Бог изъял их из среды людей, и соделал присными Своими для познания тайн Его. И не трепещут они всею душею своею, рассуждая таким образом, наипаче же, когда видят, как у рассуждавших подобно сему прежде них, внезапно отъято было достоинство, и как Господь в мгновение ока свергнул их с той высокой славы и чести, какую имели они; и уклонились они в нечистоту, непотребство и студодеяние, подобно скотам».

**Иннокентий Херсонский** (О грехе и его последствиях, Слово о том, что грех неминуемо подвергает человека мучительному владычеству дьявола): «Чем обыкновенно обнаруживается власть дьявола над грешником? Тем, что он поспешно погашает и задушает в нем все доброе, начиная от первых понятий ума о Боге и законе, до последних угрызений совести, тем, что он постепенно переливает из себя в грешника все злое и богопротивное, начиная с нечистых мыслей и желаний до самых ужасных преступлений. Переходя от одного греха к другому, из разврата в разврат, от нечувствия и ожесточения к большему нечувствию и окаменению, грешник наконец созревает в зле до того, что чувствует прямое и постоянное отвращение ко всякому добру, неудержимое стремление ко всякому злу, явно презирает все святое, глумится безумно над собственною душою и совестью, готов на открытую брань с Самим Творцом».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п.31. Поуч. 2-е в неделю 5-ю по Святом Духе): «Бесы просят войти в свиней, означающих собою грешников. Они проявляют здесь-то свое желание, что им очень приятно жить в людях блудных, проводящих свинскую жизнь, как в существах, более всего подходящих к ним, ибо живущий блудно и невоздержанно подобен не только свинье, но даже самому бесу…. … Как смрадна свинья, так смраден и бес; так же смраден и грешник. Слышишь ли сие, прескверный блудник? Разве не знаешь, что в тебе живет бес? Не ощущаешь ли ты его в себе? Или, быть может, не веришь сказанному? … Внемлем сему: в блуднике живет блудный бес, который мучит его блудным распадением. … Христиане, принявшие в крещении благодать христианства …, впавши в блудное сквернодействие, превращают принятую Божию благодать в скверну и отрекаются от Христа, если не словом пред мучителем, то делом пред своим господином — диаволом. А тот, кто делом блудным отрекается от Христа, не есть ли он идолопоклонник? Его идолом является его страсть, и в ней, как в идоле, он имеет беса, господина своего, которому он предоставляет свое сердце, рождающее скверные помыслы, в качестве алтаря; на этом алтаре он кладет огонь греховного вожделения, приносит в жертву самое дело блудное, которым оскверняется весь, и соделывается подобным и угодным бесу».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст. 70. Скот): «О, создание Божие высокопочтенное, создание, образом Божиим и подобием удобренное, в какую подлость и гнусность впало! Где твоя первозданная красота и благолепие? Где твоя святость, чистота, правда и непорочность? Где твой Божественный свет, который душу и разум твой просвещал? Где твое блаженство богоподобное, которое Создатель твой в начале тебе даровал? Все это отошло от тебя! Всего этого лишил тебя грех твой. Лишил блаженства, и вверг во всяческое бедствие и окаянство. Лишил света прелюбезного, и вверг в пагубную тьму. Лишил Божественного образа и подобия, и изобразил животное безобразие. Был ты создан по образу и подобию Божию, но сделался безобразен и подобен животному. «Человек, будучи в чести, не уразумел, сравнялся со скотами несмысленными и уподобился им» (Пс.48:13, 21). …О лютое падение!»

**Цветник священноинока Дорофея** (гл. 25): «А духи лукавые – это тьма, и пребывают в грязных, загаженных, похотливых и грехолюбивых сердцах. И от них умножаются в человеке стремление к наслаждению, различные греховные вожделения и страсти. Поскольку сердце, оскверняемое различными нечистыми желаниями, становится жилищем для духов тьмы, и от них омрачаются и чернеют ум и душа, сердце и тело человеческие».

**Инок Агапий** (Спасение грешников, ч.1, гл.10. О скотоподобном разврате): «Если тебя кто-нибудь только назовет “скотом”, ты считаешь это оскорблением и руганью. Но почему же ты добровольно становишься, невежда, свиньей, что вся в мерзкой грязи, в которой она обычно валяется? Посмотри, благообразна ли свинья, благоухает ли она? Ты отвращаешь в другую сторону очи, чтобы ее не видеть, и затыкаешь нос от вони, ты не позволяешь, чтобы она приблизилась даже к краю твоей одежды. Но почему же ты не мерзок сам себе, трижды несчастный, когда твоя душа еще более замарана, чем тело у свиньи? Свинью можно вымыть в корыте, а осквернение души очистит только одна вода: драгоценная вода слез покаяния».

**——** Не думала, что христианское святоотеческое учение ни на йоту не принесет ему духовной пользы и не приведет к покаянию (и даже во время его первого нечистого прелюбодейного падения (не говоря уже о последующих), он будет читать беседы на курсах: «О брачных половых отношениях и воздержании по учениям святых отцов» и не покается, а еще и более, и более бесстыдно и нераскаянно будет впадать в плотской грех), или например, хорошо зная тему о пьянстве и сребролюбии, станет сильно порабощенным этими страстями.

**Иоанн Златоуст** (т.5, ч.1, Беседа на Пс. 49): «… тому нет никакой пользы учить других, кто предварительно не научил самого себя. Так как иудеи превозносились и жертвами, и тем, что имели закон, и называли себя учителями других, то он (ап. Павел) доказывает, что они получают от того небольшую пользу, если сами остаются невеждами, и, сильно укоряя их, говорит: "как же ты, уча другого, не учишь себя самого? Проповедуя не красть, крадешь? говоря: "не прелюбодействуй", прелюбодействуешь? гнушаясь идолов, святотатствуешь? Хвалишься законом, а преступлением закона бесчестишь Бога?" (Рим.2:21-23). … Не соблюдающий добродетели не только не получает никакой пользы, поучая других, но и сам лишается своего преимущества. … И в царских дворцах не может быть истолкователем царского слова никто из обличенных в развратной жизни. Для чего же ты "проповедуешь уставы Мои", и учишь других, тогда как сам делаешь противное, опровергая жизнью своею слова свои…».

**——** Не могла представить, что на православных курсах священник будет с лукавым благочестием читать людям все беседы, написанные мною, слушать духовные истины от меня и пересказывать их на проповедях, создавая себе имя «духовного батюшки»; и в то же самое время будет постыдно грешить, а внешне разыгрывать предо мною и прихожанами праведность, преданную дружбу и любезность. И до сих пор прихожане, не знающие правды об этом человеке, помнят беседы на этих курсах и проповеди, которые говорились много лет назад, и до сих пор чтут его как «духовного», думая, что с ним прибывает Благодать Божия… И я прошу прощения у тех людей, которым я говорила, что о. Владимир – подобен настоящему священнику, ибо не знала о предвидении Божием о нем и лукавство этого человека было ошеломляющим. И, передавая ему слова Духа, я исполняла повеление Божие, чтобы он нес Его учение …

**Бл. Иероним** (Толк. на Еванг. от Матф., кн.4, ст. 27-28): «…(есть) развращенные учител(я), которые проповедуют одно, а делают другое, показывают свою чистоту в покрое одежды и смиренной речи, а внутри наполнены всякою мерзостью и похотью».

Но спасибо Господу, что милостью Божией и Его любовь к людям, нечистота и низость того человека, никак не могла помешать слушающим его, когда он нес слово Божие, переданное ему …

**——** Не знала, что этот христианин - священник, которому я передавала все, чему учил меня Господь, и который много читал святых отцов сам и через мои беседы, станет как неверующий в Бога и его постигнет участь тех, кто имели «учителей добродетели, и не получ(или) от них никакой пользы», и тех, кто стали еще худшими, чем были до прихода к вере.

**Иоанн Златоуст** (т.7, ч.2, б.81): «Как не быть достойными наказания тем, которые имеют таких учителей добродетели, и не получают от них никакой пользы? Как благие и добрые вдвойне достойны чести за то, что и были добры, и нисколько не заразились от злых, так и злые достойны двойного наказания - и за то, что были злы, имея возможность стать добрыми …, и за то, что не получили никакой пользы от добрых».

**Старец Зосима Верховский** (Поучения, п.31): «Чего же достоин тот, который ради своих страстей и прихотей и самоугодия оставляет духовное братство и отца своего, и попирает все правила и предания святых отцов? Ибо сказано: если кроме благословной вины кто отступит от братства и от духовного отца своего, то за это бывает подобен Иуде предателю, отлучившемуся от Христа и от учеников Его. Что может еще быть страшнее и ужаснее этого изречения? И как такой думает предстать на Страшном Суде пред Господом, какими глазами увидит Христа, поругавшись Его Божественному благоволению и поправши правила и заповедания святых Его угодников, учителей и светильников всего мира?».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл.,1, 24): «За ослаблением веры и благочестия всегда следовало и следует разлияние блуда, в разных, нередко самых срамных видах».

**Никодим Святогорец** (Невидимая брань, ч.1, кн.29): «… есть и такие, которые по освобождении от уз греха и стяжании добродетелей, попадают опять в грех с большим растлением нравственным».

**——** Не думала я, что мой «духовный друг и сослужитель» со временем не будет верить моим словам от откровений Господа о нашем служении Богу, а будет разыгрывать, что верит и готов служить, и будет посмеиваться над моими словами. Не могла представить, что мой «лучший друг», как я его считала, не выберет путь духовного подвижничества, исправляющий пороки и страсти христианина, которому учил меня и его Господь, а выберет путь разных пороков. Не думала, что он будет много лет говорить мне о себе неправду; а мое доверие к нему, в минуты сомнения при выслушивании его обманных версий, будет строиться на моем доверии Богу, считая, что Он дал мне этого человека и поэтому он не может быть лжецом; и мысли-правды об этом человеке, которые иногда случались, я буду отвергать, как свои подозрительные помыслы на него. Не могла представить, что он будет скрытно смеяться над моим доверием к нему и хвалиться тем, что его постоянная ложь и лукавство не были мною раскрыты, не понимая, что это не его лукавство и вранье – искусны (хотя это и так), а в Промысле Божием было не открывать о нем долгое время и долготерпеть его, ожидая покаяния; но время это уже закончилось… Думала, что Господь до конца дней моих дал мне «сосуд милости Его», помощника, сослужителя, друга верного и честного, и духовно сильного человека, и даже не могла представить, что Бог приготовил мне другой путь - дал мне на десяток лет «друга» - «волка в овечьей шкуре» со скрытой двойной жизнью, подлого человека, лукавого «актера», грехолюбца, не кающегося, духовно слабого, не имеющего духовного стержня, постоянно лгущего всем людям и в мелочах, и в серьезном, и который со временем стал «сосудом гнева Божия». Не думала, что Господь не откроет мне этого много лет, а потом откроет чудесным образом часть его падений и черноты (и слава Его воле надо мной!). Не могла представить и мн.мн. другое, о чем не хочу более говорить, потому что мерзко даже думать об этом….

И пусть мои учителя и духовные друзья – святые отцы, которых и этот человек когда-то любил и читал, а потом и их предал, скажут о нем (и это настолько совпадает, что поражает!):

**Иоанн Златоуст** (т.2, ч.2, Беседа о том, что должно избегать притворного и неистинного вида): «Зачем же ты скрываешь себя в чуждом образе? Зачем шкурой овцы прикрываешь волка? Немного позже истина обнаруживает тебя, и, убегая от истины, ты будешь захвачен в плен истиной. … Не скроется твоя жестокость, хотя бы ты притворился очень нежным. Зачем ты надеваешь на себя личину дружбы, будучи врагом? Мы живем не во мраке: тайное обнаруживается, и ненависть, которую ты скрывал, изобличается. Зачем ты притворяешься дружественным? Зачем льстишь, не будучи дружественно настроен? И дело лести породит в тебе ненависть, неся вред, как бы от врага, а не пользу, как бы от друга. … Зачем, пребывая в неправдах и живя распутно, принимаешь на себя вид праведного и целомудренного?».

**Лука Крымский** (Сб. «Евангельское злато», Мы обязаны обличать согрешающих перед Богом): «Лицемер выдает себя не за того, каков он есть на самом деле. Лицемер тот, кто носит маску благочестия, будучи в душе своей лишенным всякого благочестия, кто выражает любовь и верность ближнему своему, говорит ему добрые, хорошие, льстивые слова, а в душе своей таит ненависть к нему, со злобой строит козни против него. Лицемер прячет от окружающих все злые, черные движения своей души, все скверные мысли и говорит с ближними, притворяясь любящим, чистым сердцем».

**Игнатий Брянчанинов** (Письма, п.214): «Лукаво старается грешник обмануть себя и людей! Лукаво старается грешник скрыть грех свой от себя и от людей! Лукаво старается он представиться праведником пред собою и пред людьми!»

**Нил Афонский** (Посмертные вещания, ч.5, гл.17): «Ты же, оказалось, был гнилым деревом, которое сломалось прежде, чем нажали на него. О, неблагодарный! Ты поступил со мною, подобно тому, как Иуда со Христом! О, неблагодарный, ты оказал мне неблагодарность, подобно тому, как израильтяне Богу!».

**Николай Сербский** (Письма, п.146): «… Иуда – предатель. Предатель Бога, людей и себя самого. Он предал Христа, предал апостолов, предал и человека в себе. Христа и апостолов предал иудеям, а себя – диаволу. … Горе человеку, который подчинится сатане и станет его орудием. Горе тому, кто, вопреки любви Божией, проявит любовь к Его противнику».

Энциклопедия: «Подлость - низость — негативное нравственное и духовное качество личности, которое включает в себя такие черты характера и поведенческие акты, как подобострастие, нечестность, неискренность, угодничество, которые противоречат истинному отношению характеризуемой личности к человеку, на которого направлены эти поведенческие акты. … Акт злодейства может быть назван подлым, если зло совершается неожиданно или скрытно, а бдительность противной стороны снижена из-за ложных уверений злодея в верности жертве, в доброте, любви и искренности по отношению к ней».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.13): «… Бог, испытующий сердца, ненавидит такие души, как сущие от части диаволовой, ибо диавол так делает, что, будучи врагом, принимает вид друга и, будучи тьмою, представляется светом».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, § 95): «Таких людей называют обыкновенно двоедушными, потому что как бы две души имеют, то есть внутреннюю и внешнюю: внешнею душою с людьми обходятся и людей обманывают, а внутреннею себя берегут. Этого рода люди обходятся с ближними ласково, гладко, тихо, но лестно и коварно, чтобы в сердца их, по подобию вора, вкрасться могли. Они знают, как смиренными себя показывать, но внутри все иное….… Таких людей нравы крайне развращенны, и не что иное, как нравы дьявольские, ибо тот лжет и обманывает, льстит и лукавит, и все с той только целью делает, чтобы погубить человека. Так и они в том и поучаются, чтобы прельстить ближнего, и посмеяться над ним. (§ 96) … Они стараются всем показаться приятелями, но внутри суть истинные всех враги».

**Василий Кинешемский** (Толк. на Ев. от Марка, гл. 14, ст. 43-52): «… самое возмутительное в преступлении Иуды, с чем никак не может примириться человеческая совесть, это — его лицемерие, низость и лживость его души. Носить маску преданности и любви, и в то же время коварно готовить предательство, … и после этого иметь наглость, как ни в чем не бывало, оставаться в тесном кружке Его ближайших учеников, … вместе с ними принять из Его рук преломленный хлеб, залог любви и доверия, вместе с ними с невинным и недоумевающим видом спрашивать: "кто Тебя предаст? не я ли, Господи?". Хуже, гнуснее этого лицемерия вряд ли что можно представить…. Вот эта-то наглость лицемерия и возмущает больше всего, ибо ясно становится, что в этой черной душе нет ни признака, ни тени сознания того, что он поступает дурно. Если что и беспокоит его в этот момент, то лишь опасение, что его предательство раскроется …. Напрасные опасения! Его ожидает более страшный суд Того, Кого обмануть невозможно».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст. 108): «О, скверные уста предателя, который не ужаснулся приступить и лестно лобзать святых святейшего и источника святыни, Господа! Такому лукавству следуют и уподобляются ему те христиане, которые лестно, коварно и хитро с ближними своими обходятся: иное языком произносят, иное в сердцах мыслят; на языках мед сладости, а в сердцах желчь горести имеют; устами благословляют, а сердцами клянут; устами говорят: «здравствуй», но в сердцах думают, как бы того, которого приветствуют словом, уловить и ему навредить. Все такие лестного предателя Иуды нрав имеют».

**Иоанн Крестьянкин** (Письма, гл. Ад): «Раба Божия М.! (это речь, обращенная к любовнице священника – от сост.) Как-то даже трудно именовать Вас этим именем, ведь сейчас Вы вполне раба вражия. И всё-то понимаете, но душа споткнулась о сластолюбие, а враг удовлетворен, что уловил священника и отнял его у Бога. Ведь всё, что сейчас этот священник совершает у престола, падет на его голову горящими угольями, а Вас враг уведет и из Церкви равнодушием к своему спасению. «Бог поругаем не бывает», а вы оба именно это и делаете. Падать людям свойственно, но, упав, надо тут же вставать. У вас же не просто падение - вы попрали Божию благодать, данную человеку при рукоположении. … Грехи легко совершать, а на восстание от греха надо много усилий и труда. Но жизнь так коротка, а впереди - вечность. Сейчас свидетельствую, что ад ждет вас обоих».

**Иоанн Крестьянкин** (Письма, гл. Искушение): «Нашло на Вас какое-то страшное, помрачающее всё Ваше существо искушение. И не играйте словами и понятиями - Бог не искушает никого, а Вы именно Ему приписываете помутнение своего сознания, в каком пребываете сейчас. Дорогой мой, Вы - воцерковленный человек, и мало этого - Вы причислены к клиру церковному…. И вот теперь … заявление - о браке (или о любовных неофициальных отношениях – от сост.), зачеркивающее многие годы Вашей внутренней духовной жизни. А знаете ли Вы, дорогой мой жених-дедушка, что и по церковным канонам Ваш брак с Е. благословлен быть не может. … И если по гражданским правилам это и допустимо, то это всё не в Боге, а значит руководством врага Божьего. Молюсь, чтобы Вы опомнились и распрощались с идеей быть супругом (любовником – от сост.) особы, которой годитесь в отцы».

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.2, п.51): «Если ты ни людей не стыдишься, ни общественного о себе мнения не уважаешь, то побойся хотя бы наказания, какое последует от Бога за такие дерзкие дела. Ибо, если теперь и весьма долготерпит Божий гнев, призывая к покаянию, то впоследствии без замедления строже накажет не уваживших столь великого человеколюбия. Посему многие еще здесь не избегли непреодолимой руки, но их постигли такие великие бедствия, которые затмили все самое ужасное, что только возможно представить; многие же, казалось бы, избежав здешних наказаний, там вкусили горчайшие, когда правдивый суд возмерил им, сколько было должно».

К сожалению, эти все слова святых отцов очень четко характеризуют того человека. И я, как его бывший друг, с которым он поступал лукаво и подло много лет (да и со всеми, кто его знает), и как человек, имеющий духовный опыт, и как тот, кому его Бога назначил мне в помощники, я имею право сказать, что его бесчувствие и бесстрашие по отношению к Богу и к людям, и его степень лукавства и постоянной лжи абсолютно всем людям, и его степень плотской похотливости и любовь к ней, и его цинизм, и гордыня, и умение притворяться, и нераскаянность, а похвальба своими нечистотами - находятся на данный момент в таких степенях, что покаяние не может его коснуться (тем более что он никогда и не знал, что это такое, и сокрушение не касалось его сердца даже и в ранние времена его веры по причине бесчувствия души, а в этой истории он еще и предал Бога, который оказал ему великую милость, а это еще более усугубило его духовное состояние). И, кстати сказать, эти состояния в той или иной мере свойственны и другим «бесстрашным» и бесчувственным христианам. Думаю, что если кто-то из знакомых с ним людей прочтет то, что здесь описано, они не поверят и будут ошеломлены, и будут его защищать, обвиняя меня во лжи. Но я перед Господом говорю – это печальная правда, которую хорошо знает тот человек и всячески ее скрывает (и Господь дал мне ее открыть). И эта правда говорится не для него (ибо вряд ли прочтет, а если и прочтет, то не услышит или возгорится ненавистью), а говорится для того, чтобы мы были внимательны и к себе, и к тем, с кем общаемся…

**——** И, напоследок, говоря об этом человеке, скажу о том, почему Бог призвал его к особому служению Ему (помимо общего для всех священников), предвидя его падение и отречение (а о предвидении Божием в отношении всех людей будет сказано чуть позже).

Вначале очень кратко скажу об истории нашего знакомства и духовного соединения для служения Богу. Это то, о чем не знал никто (кроме меня и его), и сейчас я передам слова Духа Святого, записанные об этом человеке.

Итак, много лет назад, еще до нашего с ним знакомства, милостью Божией его коснулся Дух Божий (чего он не понял); и в этом человеке стали закладываться хорошие духовные задатки. А когда Господь нас познакомил, то я записала в 2003-2004 году такие слова Духа Святого о нем, которые мне сейчас дозволено выложить: «Войдя (в храм), ты увидела, что стоит батюшка Владимир. Ты встречалась уже с этим батюшкой и чуть сторонилась его, он всегда был очень строгим на вид. Но так надо было, чтобы ты подошла именно к нему. На твой вопрос о работе батюшка ответил, и неожиданно спросил: «а как вы молитесь», и ты ответила: «а я (записываю молитвы)». Вот где Промысел Господний! Твое признание и вопрос батюшки произошел не по вашим планам. А батюшка и до сих пор не может понять, как все произошло. Так и взял он тебя (в поездку), ведомый Господом».

И далее Господь призвал его к особому служению со мной, и не после его подвижнических трудов и духовной чистоты, а до этого, как призывал, например, апостолов и избранных святых (и это особый путь, отличный от пути, когда человек сподобляется особого служения и святости после многолетней подвижнической жизни). И у меня записаны в 2004 году такие слова ко мне о нем и ему, которые я некоторые приведу: «(1-е ко мне) Через пару воскресных занятий отдай батюшке дискету с записями («Для тех, кто верит в Бога…») и пусть он, прочувствовав каждое слово и поверив в их истину, начнет включать их в поучения о вере и любви к Господу, нимало не сомневаясь в правильности этих учений. Учить любви к Господу своих чад – вот его основная задача. Нужно начать подробно разбирать любую страсть, основываясь на святых отцах, Писании и жизненном опыте, пока не прочувствуют ее всем сердцем и не захотят отречься от нее. Учение должно быть живым… Господь поможет в этом батюшке, но его дело – не сомневаться, и самому вместе с его чадами постичь это учение – учение о любви и доверии к Господу Живому. (2-е ко мне) Будет батюшка учить чад своих, а не ты, а ты только будешь передавать ему то, что Я укажу (и открою). И будете вы с ним идти в тандеме. … Я должен стать неотъемлемой частью ваших мыслей, ваших дел, вы всегда должны чувствовать Мое присутствие и каждую секунду осознавать, что Я с вами, а вы со Мной. (3-е к нему) Служи Мне, как и служишь, но знай, что Я всегда с тобой рядом, и изменить свои мысли, значит, помнить о том, что ты воистину теперь Мой служитель. Пересмотри себя и смирись. Не все делаешь как должно. … Эти записи – пример живого общения учителя и ученика. Так и ты, иди по такому же пути, зная, чем души болеют, лечи их, когда со строгостью, когда со снисхождением, но они должны выйти с сокрушенным сердцем и упованием на Милость Божью. (4-е к нему) Я тебе доверяю Свои Слова для людей, а ты Мне не доверяешь. Посмотри в свое сердце, неужели оно так черство, что не видит, и не помнит, сколько Я оберегал тебя, и сколько прощал тебе. Очнись, и иди за Мной! (5-е к нему) Ты хочешь знать почему Я избрал тебя? Не по любви твоей ко Мне, но (по Моей любви) к чадам твоим и Моим. Все это ради них, а ты служи Мне с любовью, как любящему Владыке!». (6-е к нему) Сколько ты просил милости у Меня, и вот она дается тебе, прими ее и возблагодари, но не устами только, а сердцем. Отвергни страх свой рабский и прими Господа как своего Спасителя. Ты знаешь все свои грехи и прегрешения, ты знаешь все твои страсти, на которых ты претыкаешься и, тем самым, подпадаешь под искушения. Так борись с ними, борись, а не сдавайся. Ты ждешь обличений от Меня, но разве твоя совесть не свидетельствует об этом уже долгое время? Ты знаешь, что не полно веришь, что чего-то тебе не хватает в истинном познании Бога, ты искал и не находил. Да, ты веришь, что Бог есть, что Он Вседержитель и Управитель всего, но не веришь, что Он является и твоим Богом лично. Своим страхом перед Ним, перед Судом и гневом Божиим, ты закрываешься от Бога. Ты не веришь, что Я пришел спасти тебя лично, вразумить, научить, поднять, когда упадешь, поддержать, когда твои силы уже будут на исходе. Пока человек не воспримет Бога как Отца, Друга, Учителя лично для себя, а не как общее понятие, до тех пор и не может приблизиться к Богу и возлюбить Его всем сердцем».

Ко многим ли Бог так приходил, не знаю! Но к нему пришел так...

А вот не поверил ли этим откровениям этот человек сразу или через время, или засомневался в избрании и своем служении, или через несколько лет просто отказался от этого служения, не знаю, что было, т.к. не говорила с ним, а Господь не открыл мне этого…

И теперь расскажу о духовной трагедии этого человека: историю его отречения от особого служения Богу, а не как священника (и, конечно, здесь не будет подробностей).

На момент нашего знакомства и призвания его Богом, духовные задатки этого человека, хотя и были хорошие, но были еще слабые и не развитые, а душевные качества были относительно хорошие, но и было много плохих (и с последними ему предстояло усиленно бороться). При этом, Господь, предвидя, что этот человек через время будет побежден грехом и бесами, даже открыл ему вначале то, с чем ему нужно, прежде всего, бороться. И это была благодать Божия и милость, предвидящая и предваряющая падение этого человека ... Но он не отнесся серьезно к этим и другим словам и предостережениям, и много лет назад постепенно демон начал его более искушать именно этими страстями - то одним прегрешением, то другим. Конечно, сатана уже знал, кем может стать этот человек и что его Господь избрал помогать многим людям, и сильно ополчился на него, искушая его страстями, которые любил этот человек; потому что диавол ненавидит избранных служителей Божиих и всячески старается, чтобы они пали и отошли от Бога. И это были классические схемы обмана диавола, и о некоторых знал этот человек из святоотеческого учения, но он опять-таки не отнесся к этому серьезно; и или не захотел бороться с искушениями и теми страстями, пока они его еще полностью не поработили; или, может быть, вначале и попытался сам бороться, но не смог, т.к. был духовно очень слаб, а возомнил, что сможет «выскочить». Все это он тогда скрывал от меня и не обратился за помощью, не желая ее, а шел далее в своем гордом самомнении и своеволии, падая и падая все ниже, и без покаяния, (и продолжает это делать и теперь). И когда тогда я его спрашивала, что с его страстями, он только на словах утверждал, что борется с ними, или лгал, что уже свободен от них милостью Божией. И я верила ему, т.к. не могла представить, что можно дойти до таких степеней греха, чтобы настолько не иметь страха Божиего тому, кого мне дал Господь в сослужители, и что можно говорить ложь о Боге, и что так может поступать священник. Но на все воля и попущение Божие, не нарушающие свободу человека! …

Таким образом своим грехолюбием и постоянным враньем тот человек осознанно не захотел принять данную ему милость Божию, и отказался от нее и от будущей святости в пользу сластолюбия и грехолюбия … И произошло то, что было в предвидении Божием – его победили похоть и бесы, и он осознанно не остался верным вере и заповедям (хотя находится в Церкви), предал и Бога, призвавшего его, и меня, человека, с которым его соединил Господь для духовного пути, и он стал «жилищем бесов», и таков, как описано в этой теме святыми отцами …

А если бы этот человек не выбрал гордыню, сребролюбие, блуд и пьянство, которые прикрывал постоянной ложью и лукавством, а боролся с ними, то, знаю точно, по откровению Божиему (о чем я ему не говорила), что со временем Господь прославил бы его, и он был бы святым и достойным служителем Бога, несущим учение о самопознании своей греховности, о духовном трезвении и брани со страстями… Но… Помилуй нас, Боже, по великой милости Твоей!

О невидимом отречении, которое случилось с этим человеком по его воле и попущению Божиему, святые учителя говорят так:

**Василий Великий** (Нравственные правила, пр. 58, гл.4): «Кто с благопризнательностью приял первый Божий дар, и тщательно возделал его во славу Божию, тот сподобляется и других даров. А кто не таков, тот лишается дара прежнего, не удостаивается дара для него приуготовленного и предается наказанию».

**Макарий Египетский** (Духовные беседы, б.15): «Человек имеет такую природу, что и тот, кто во глубине порока и работает греху, может обратиться к добру, и тот, кто связан Духом Святым и упоен небесным, имеет власть обратиться к злу. … Те самые, которые вкусили Божией благодати, и стали уже причастниками Духа, если не будут осторожны, угасают и делаются хуже того, какими были, живя в миру. И сие бывает не потому, что Бог изменяем и немощен, или Дух угасает, но потому, что сами люди не согласуются с благодатью, почему и совращаются и впадают в тысячи зол».

**Нил Синайский** (Письма, п. 2.315): «(Бог) мог бы делающих худое остановить и против их воли, но не останавливает насильно, чтобы не стеснялась человеческая свобода. Посему, по собственному хотению и по собственному изволению человек или увенчивается, или наказывается. И сказанное: «предал» Бог нечестивых и лукавых людей «превратному уму - делать непотребства» (Рим 1, 28), значит: попустил, не остановил Своею силою».

**Иннокентий Херсонский** (Последние дни земной жизни Господа нашего Иисуса Христа, гл.18: Судьба предателя): «… Душа Иуды не чужда была многих добрых чувствований; почему он и был принят в апостолы и причислен к лику двенадцати. Но вместе с тем, в душе Искариота был зародыш гибельной страсти…. То и другое — и похвальная, и предосудительная стороны его характера могли равно расположить его следовать за Иисусом. … И вот Искариот — в числе учеников Иисусовых и причтен к лику дванадесяти. Быть не может, чтобы Иисус, избравший Своих апостолов после всенощной молитвы, среди собеседований с Отцом, не ведал, что Он избирает Своего предателя. Ведяше искони, кто есть предаяй Его, — и, однако же, избрал его! ... Неизбранный, Искариот, конечно, не совершил бы предательства в настоящем его виде, но мог совершить в тысяче других видов: ибо Сын Божий, ипостасная Истина и Благо, предается всякий раз, когда мы злонамеренно изменяем истине и добродетели. Напротив, смертельный недуг, которым заражена была душа Искариота, нигде не мог найти скорейшего и прямейшего исцеления, как в святом обществе Иисусовом, если бы несчастный захотел восстановить здравие души своей! В этом отношении включение Иуды в число учеников было для него милостью величайшей. Постоянная, непосредственная близость Искариота к Иисусу должна была, по свойству сердца человеческого, сделать одно из двух: или подавить совершенно страсть … в сердце Иуды и сделать его совершенно чистым, подобно прочим ученикам; или произвести в нем тайную, постепенно возрастающую скуку от святого общества Иисусова, заставить его, избегая света, так ярко сиявшего перед очами и освещавшего все шаги его, более и более погружаться в собственную тьму, предаться совершенно страсти. К несчастью, над Иудой, по его собственной воле, сбылось во всей силе последнее. Тогда как прочие ученики, вступив в святое общество Иисусово, оставляли, так сказать, свою собственную жизнь и со дня на день более и более начинали жить божественной жизнью своего Учителя и Господа, — Иуда остался со своей гибельной самостоятельностью. В его уме продолжался мрак неверия; в его сердце лежал нетронутый лед самолюбия; он продолжал жить собственной нечистой жизнью, противоположной жизни Учителя…. Когда Сын Человеческий восходил от одного подвига к другому — несчастный сын погибели ниспадал от лукавства к лукавству, от измены к измене. Все злое настолько глубоко внедрялось в душу Иуды, что должно было оставаться тайной его совести: внешне он был апостол, как и другие. Учитель, без сомнения, употреблял все средства к излечению недугующего ученика. … Но по причине заключения чувств сердца, занятого страстью, все доброе оставалось на его поверхности — не было принято и не могло обратиться в силу и жизнь духовную. … Терзаемый своей страстью, может быть, не раз Искариот, подобно другим, думал оставить Иисуса (Ин. 6, 66). Но невидимые узы все еще держали его до предопределенного времени».

**Николай Сербский** (Письма, п.146): «Неверно, что Иуде было предопределено быть предателем, как ты думаешь. Ибо, если бы это было так, для чего бы Сын Божий так старался, чтобы отвратить Иуду от злых дел? Для чего бы взял его в ученики Свои и держал рядом с Собой три года? Зачем смирялся бы перед ним, зачем преклонялся бы и омывал ему ноги? Зачем давал бы ему Своей святой рукой хлеб с солью? Читая в душе Иуды страшное намерение, Господь делал все, чтобы спасти его от вечной погибели».

И так как когда-то этот человек не захотел, чтобы его изменил Бог, и он отказался идти по пути духовного подвижничества, то постепенно его изменили грех и сатана, и идет он теперь по пути погибели. Он не выбрал Бога Живаго, Духа Святого, хотя и находится в Церкви, и не захотел белой и чистой одежды духа, а выбрал «прокаженную грехом душу», черные рубища и сатану, и тем в сердце отрекся от Бога и бесчестит Его…

**Николай Сербский** (Неделя 4-ая Великого поста. Еванг. о бессилии неверия и силе веры): «…человек и после очищения может снова навлечь на себя нечистоту. Однажды изгнанный из человека бес может возвратиться и снова войти в человека. Это происходит, когда покаявшийся и Богом помилованный грешник вновь возвращается к своему старому греху. Тогда и бес возвращается в свой старый дом. Потому Господь и повелевает … (чтобы) после Божия помилования не возвращались к своему старому греху, как пес на свою блевотину, и не подвергались вновь душепагубной опасности, отверзая двери злому духу и приглашая его войти в нас и властвовать над нами».

**Тихон Задонский** (т.5, Письма посланные, п.19): «Дьявол, враждуя на Создателя нашего и не имея возможности ничего сделать, устремляется на человека, и через него стремится имя Божие похулить и обесчестить, и для того привлекает человека к преступлению заповедей Божиих, дабы так презрен был Законодатель. Человек, не понимая этого, слушает врага, разоряет заповеди Божии и преступлением заповедей бесчестит Заповедавшего, как апостол говорит: «преступлением закона бесчестишь Бога» (Рим 2:23), — и так делается орудием дьявольским, которым имя Божие бесчестится».

**Тихон Задонский** (т.5, Краткие нравоучительные слова, сл.7): «Невозможно довольно описать и оплакать бедственное состояние того христианина, который … вдался в беззаконные дела и беззаконно живет. … Ибо познал было истину, но в ней не захотел жить; познал Бога, но не захотел Его почитать; познал путь, ведущий к вечному блаженству, но по нему не захотел идти; обещал Богу служить, но в этом солгал Ему; «омылся, освятился, оправдался», но всего этого лишился; стал чадом Божиим, но это преславное благородство потерял; сделался наследником вечной жизни и царствия, но наследие это погубил».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 31. Поуч. 2-е в неделю 5-ю по Святом Духе): «Диавол господствует и даже царствует над блудниками, как над своими людьми и своими рабами, ибо, по апостолу, «кто делает грех, тот от диавола» (1Ин. 3: 8); такой работает не Христу, но диаволу. … Они, впавши в блудное сквернодействие, превращают принятую Божию благодать в скверну и отрекаются от Христа, если не словом пред мучителем, то делом пред своим господином — диаволом».

Понял ли он, что он в сердце отказался от Бога, а не от меня – человека, и что, отказавшись от служения Богу, стал служителем сатаны, не знаю, и, вряд ли, узнаю…

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические опыты 2, Слово о спасении и о христианском совершенстве): «Свойственно возлюбившим грех отвергать Христа, потому что Христос повелевает оставление возлюбленного грешниками греха».

**Иоанн Златоуст** (т.11, ч.2, О молитве): «Чего ты хочешь? К чему стремишься? Быть с Христом или быть с демоном? Хочешь быть с Христом? Тогда хотя на остальное время жизни откажись от удовольствий и наслаждений, прекрати разврат, перестань воровать, перестань пьянствовать, перестань похищать чужое, перестань насмешничать, обманывать и превозноситься. Берегись соблазна: никто из подобных людей не войдет в царство небесное. Но если ты желаешь быть с демонами, если ты стремишься в геенну огненную, то делай, что тебе угодно, живи, как хочешь, – никто тебе не препятствует. Предайся миру и его постыдным страстям, блуду, прелюбодеянию, пьянству, невоздержанию и тому подобным бесовским удовольствиям: никто тебе не запрещает. Ведь тебя Евангелия не убеждают, закон не вразумляет, пророки не научают, апостолы не стесняют, наставления отцов для тебя бесполезны, пример братьев для тебя не имеет значения: ты стал совершенно бесстыдным, у тебя вид совсем как у блудницы. Продолжай наслаждаться тем, что ты почитаешь благом, в этой твоей жизни, но зато там уже не ожидай ни спасения, ни участия в грядущем дне Христовом. На твою долю выпадет тогда час, когда ты нагой и обнаженный предстанешь судищу Христову, пред ликами ангелов и людей. Там обнаружится, каков ты; там обличится всякая твоя неправда. Над Богом смеяться нельзя, и вот тогда-то услышишь ты этот печальный приговор: "связав ему руки и ноги, возьмите его и бросьте во тьму внешнюю; там будет плач и скрежет зубов" (Mф.22:13). Кто после этого не будет оплакивать подобного человека? Кто не пожалеет навлекшего на себя вечные мучения ценою временных наслаждений? Не обольщайтесь же: Бог над Собой смеяться не позволяет».

И опять скажу, что по причине его осознанного падения, по не покаянию и по продолжению многолетней жизни в смертных грехах, на нем свершились те духовные законы, которые описаны в этой теме, которые свойственны осознанно или неосознанно отрекающимся своими грехами от Господа:

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., гл.9, ст.22-23): «Бог долготерпел ему во благо ему, а он Божие долготерпение обратил во зло себе, все более и более ожесточаясь и богоборствуя. Он чрез это закалился в ожесточении, как глиняный сосуд в огне, и стал готовым сосудом гнева, законченным, вполне сформировавшимся. … Намерение Божие было … долготерпением Своим уготовать в сосуды милости, но они этого не захотели, и, вместо того чтоб действовать по Божиему указанию и устроению, действовали по-своему, и образовали из себя чрез то самочинников, богоборцев, за что праведно лишены милости и отчислены в разряд сосудов гнева».

**Максим Исповедник** (Главы о любви, 3-я сотн., гл.66): «… много можно найти людей, имеющих много познаний и в плотских страстях валяющихся, подобно свиньям в тине (2 Петр. 2, 22). Ибо очистившись несколько во время ревнования о добре и получив в известной мере познание о сем, потом же обленившись, они уподобились Саулу, который удостоившись царского престола, но недостойно его начав жить, со страшным гневом был с него свержен».

**Инок Агапий** (Спасение грешников, ч.2, гл.23): «Каждый может прочесть «Лавсаик», где увидит, как многие святейшие подвижники, годами не евшие ничего, кроме хлеба и воды, или даже траву без хлеба, вовсе не пившие вина, позже впадали в блуд или другое прегрешение, и скончались в отчаянии. И так было не только в древние времена, но и сегодня многие «звезды» падают с (в умственном смысле понимаемой) тверди самым жалким и несчастным образом. Они скатываются в грязь и мерзость вместе с бессловесными животными, едят пищу скотов. И это те, кто сидели на небесной трапезе и ели хлеб Ангелов! О, оставление Бога! Сколько людей сегодня нечестивы, сколько отрекаются от веры, - не только миряне, но и из церковного клира! Их оставил Господь за какое-то тайное прегрешение или неблагодарность, или другое подобное».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п.48. Поуч. в неделю 23-ю по Пятидес.): «Неблагодарность — это меч, пресекающий благодеяние и, кроме того, убивающий неблагодарного. … Не малое благодеяние сделал Христос Иуде, причислив его к лику апостольскому и дав ему равную с прочими апостолами силу исцелять всякую болезнь в людях и изгонять нечистых духов. Он хотел сделать ему и еще большее благодеяние: Он хотел и ему дать, как и прочим, Духа Святого в огненных языках; но поскольку он оказался неблагодарным за первое благодеяние, то Господь пресек ему и благодеяние, и жизнь, отняв у него прежнюю благодать и попустив ему впасть в крайнее отчаяние…».

**Тихон Задонский** (т.5, Краткие нравоучительные слова, сл.7): «… познал было истину, но в ней не захотел жить; познал Бога, но не захотел Его почитать; познал путь, ведущий к вечному блаженству, но по нему не захотел идти; обещал Богу служить, но в этом солгал Ему; «омылся, освятился, оправдался», но всего этого лишился; стал чадом Божиим, но это преславное благородство потерял; сделался наследником вечной жизни и царствия, но наследие это погубил. Поэтому апостол говорит о таковых: «Лучше бы им не познать пути правды, нежели познавши возвратиться назад от преданной им святой заповеди» (2Петр 2:21)».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.14, и др.): «Бывает, что высокое лицо принимает низкого человека себе в сыновья, снимает с него рубища, омывает, облекает в одежду, чести своей подобающую, и так делает его сыном и наследником своим. Так и Бог, Небесный Царь, поступает с бедным и подлым человеком. … Если бы упомянутый подлый человек, от своего благодетеля почтенный, вдался в бесчестные дела, и так совлек бы с себя честь и приличное одеяние и оделся бы опять в подлое и срамное рубище, то это дело достойно было бы удивления, сожаления и смеха от всех людей. И, действительно, это было бы немалым оскорблением почтившего его благодетеля! И иные люди сожалели бы, иные удивлялись бы, иные смеялись бы безумию этого глупого человека. Такое приключается с христианином, который в такую высокую милость Божию принят …(ст.1) … Христианину, который в беззаконные дела вдается, закон Божий бесстрашно нарушает, приличествует пословица: «пес возвращается на свою блевотину, и вымытая свинья идет валяться в грязи» (2 Пет 2:22). Снимаются с него прекрасные и священные одежды, в которые душа одета была. Лишается он высочайшей чести усыновления Божия и наследия вечного. Облекается в бесчестное и срамное греховное рубище и бывает подлейшим рабом. … Начинается смех, и насмешки, и радость злых духов, которые прежде ему завидовали. (ст.112) Христиане, которые к миру и греху любовью обращаются и беззаконничают, все то святое и великое Божественное сокровище теряют».

**Лука Крымский** (Проповеди, т.1, Слово на Пассии. 9-е): «Как это постигнуть нам, чтобы сердцем человеческим целиком мог завладеть диавол, чтобы сатана вошел в человека? Вот как возможно. Сатана не сразу вселяется в сердце человека, он не имеет власти войти в него, в особенности, если это сердце освящено великими таинствами покаяния и причащения. Сатана не может прямо, дерзко, насильно войти в сердце, если живет в нем Дух Святой, ибо вместе с Духом Святым сатана обитать не может: нет места Велиару там, где Бог. Сатана не сразу вошел в сердце Иуды. Он соблазнял Иуду и раньше на зло и предательство и продолжал соблазнять в течение долгого времени, вероятно, в течение всех апостольских лет Иуды, а может быть, и ранее. Ибо читаем у Евангелиста Иоанна, что Иуда был вором: носил ящик, в который опускали пожертвования, и воровал из него. Значит, и раньше, и до апостольства был вором и сребролюбцем. Когда же овладел полностью сатана сердцем Иуды? Тогда, когда уже окончательно созрело у Иуды решение предать Спасителя, и оставил его Дух Святой, и стал он домом сатаны. Это запомните».

**Никодим Святогорец** (Поучения, Размышления над притчей о блудном сыне): «Тебе был уготован в наследство весь Рай. Тебе была дана благодать сыноположения, ты был прекрасен той красотою, какую доставляют непорочность и безгрешность. … Эта благодать всегда была с тобою, она направляла тебя, она, как любящая мать, утешала тебя небесной сладостью и Божественными Таинствами. Она часто держала тебя в своих объятиях, как единственного сына. Но ты, подобно этому безрассудному юноше (из притчи о блудном сыне), презрел все это и опрометчиво захотел злоупотребить свободой, данной тебе от Бога, чтобы жить по собственным прихотям. Вместо того чтобы быть послушным своему Небесному Отцу и в будущем получить наследство, ты удалился от Него и стал несчастным. Как ты жестокосерден, когда Творцу предпочитаешь творение! … Пусть станет мерзкой для тебя та неосторожность, руководствуясь которой ты убежал из царских палат; покайся перед Отцом в своих ошибках и пообещай Ему никогда не покидать Его Божественного дома. … Теперь же, узнав о том, как ты пострадал от греха, почему не гнушаешься ты всего злого, что удаляет тебя от Бога? Почему, очнувшись, ты не убегаешь из дома своего бесчеловечного и жестокого хозяина, который ничему так не радуется, как твоему падению? Если ты думаешь найти покой, пребывая в грехе и общаясь со своими врагами, то знай, что Бог и твоя совесть не прекратят стыдить и обличать тебя. Как же ты хочешь одновременно и грешить, и оставаться в мире с совестью? Итак, решись вернуться в небесный дом твоего Отца, сознавая, что вдали от Него можно найти лишь болезни, скорби и лишения».

**Илия Минятий** (Слово в пятую неделю поста. О покаянии): «Неразумный христианин, ты думал, пусть во мне царствует грех один день, час, хоть один только раз. Но получив от твоей свободы позволение и власть, он день превратил в целую жизнь. Ты, например, один раз протянул руки на воровство. Исчисли, сколько уже раз это повторилось до этого дня. … Рост на рост, обида за обидой образовали длинную цепь, крепко связывающую твою совесть. Тебя не трогают … стыд перед людьми и страх перед Богом. Ты не думаешь о душе, не вспоминаешь о смерти, не хочешь и упомянуть о суде, не боишься мук. … Вот теперь ты хочешь покаяться, а твоя воля утвердилась во зле, ее охватила царящая привычка. Ты хочешь, но только одной мыслью, шаткой и нетвердой; хочешь, но с намерением не оставлять прежнего греха. Хочешь исповедаться, но не хочешь исправиться, а в таком случае безразлично, хочешь ты или нет. Это знак, что держащие тебя узы немного ослабляются, но не рвутся. Сейчас, пока ты слушаешь поучение, несколько смягчается твое сердце…. Но как только ты (закончишь читать), сердце тотчас ожесточается во зле … (и) ты опять обращаешься к прежней своей грязи. Что тебя влечет туда? Привычка. А что же воля? Она идет за привычкой. Итак, когда же ты изменишь свой характер? Никогда. - Послушай, что сказал Святой Дух устами пророка Иеремии: «Может ли Ефиоплянин переменить кожу свою и барс - пятна свои? так и вы можете ли делать доброе, привыкнув делать злое?» (Иер.13, 23). О, раз научившись злу, сильно ли хочет человек отвыкнуть от него? Привычка с одного раза начинает господствовать над волей, и однодневное делается постоянным, один день превращается в целую жизнь, один раз повторяется всегда. Вот уже одно крыло не подымается, т. е. твоя воля недугует и не может привести тебя к покаянию. … Я, говорит Бог через Исайю, тебя, о человек, насадил, как виноград, не в пустынной земле, безводной и непроходной, не на сухом и каменистом месте без надежды на плодоношение; Я не породил тебя ни в синагоге иудейской, ни в соборище агарянском. «Я насадил тебя на месте тучне» (Ис. 5,1) - на тучной и плодоносной почве; Я породил тебя в объятиях истинной Церкви…. Чтобы предохранить тебя от всяких случайностей, от лжи происходящих мирских утех, Я укрепил тебя со всех сторон, как рвом; обложил тебя дарованиями Святого Духа, которые излил на тебя еще в купели, чтобы ты не боялся нападений разбойников и искушений демонов; создал столп посреди тебя, столп силы - Мою Божественную благодать. А чтобы ты принес плод для небесной житницы, Я часто возделывал тебя учением Моего Евангелия; чтобы напоить тебя, один раз излил на кресте и ежедневно изливаю в Моих Тайнах кровь Мою. Что больше Я мог сделать для тебя и не сделал? «Что еще надлежало бы сделать …, чего Я не сделал ему?» (Ис. 5,4). Но труд погиб, тщетны заботы! Я ждал год и другой, чтобы Мой сад принес урожай, плод добродетели; ждал увидеть покаяние, исправление Моего христианина. Но нет! Мой виноград бесплоден, одичал, полон терний. Он ожесточился во зле, объят грехами: «ожидал, что он принесет добрые грозды, он принес дикие ягоды» (Там же). Скажите ж, учители, богословы, отцы духовные, рассудите между Мной и виноградником Моим! Обсудите мое долготерпение и его неблагодарность, и это за такую любовь и терпение! Решите, что Мне делать? Я сниму забор — пусть воры грабят его; разрушу сторожевую башню - пусть прохожие топчут его; запрещу облакам небесным изливать дождь - пусть он погибнет. «Отниму у него ограду, и будет он опустошаем; разрушу стены его, и будет попираем, и оставлю его в запустении: не будут ни обрезывать, ни вскапывать его, - и зарастет он тернами и волчцами, и повелю облакам не проливать на него дождя» (Ис. 5, 5-6). Разве это не страшные слова, которыми Бог ясно говорит тебе, что в конце концов Он тяготится тобой и оставляет тебя, что Его долготерпение превращается в негодование, терпение - в ярость? Как, говорит блаженный Павел, Бог с такой добротой зовет и ждет тебя, а ты этим пренебрегаешь? «Или пренебрегаешь богатство благости, кротости и долготерпения Божия, не разумея, что благость Божия ведет тебя к покаянию?» (Рим. 2, 4). Вот та нить, которою … Бог влечет тебя к покаянию. Но если ты упорно будешь противиться, нить порвется, и ты впадешь в крайнюю погибель. Бог предлагает тебе все сокровища Божественной благодати, но ты меняешь их на сокровища гнева. «Но, по упорству твоему - продолжает апостол, - и нераскаянному сердцу, ты сам себе собираешь гнев» (Рим. 2, 5). Так, справедливо, чтобы ты испытал заслуженное. Ты забыл Бога? Будь забыт Им! Он звал тебя, а ты не хотел; теперь ты умоляй, а Он не захочет тебя. «Праведный суд Божий, — говорит Григорий Нисский, — действует сообразно нашему расположению: что мы сами делаем, то же и Он присуждает нам от себя» … И вот я от лица Божия говорю вам: вы в грехе прожили, в грехе и умрете (если не покаетесь) — «и умрете во грехе вашем» (Ин. 8, 21). Так определил в Евангелии Сын Божий. «Придет гнев Господень». Гнев Божий возгорелся до высшей степени и не может долее выносить вас. «Нет исцеления» - вы умрете, умрете! Настанет время, когда против ожидания вас восхитит внезапная смерть, - это может быть завтра, сегодня, сейчас, - и застигнет вас в постыдных объятиях. Или, может быть, придет естественная смерть, и тогда на одре, отягченные болезнью, вы будете думать больше о прошедшей, чем о будущей жизни, больше будете болеть от разлучения с миром, чем от сокрушения о грехах, думать больше об исправлении своих дел, чем души. Но если бы, увидев у изголовья жену, плачущих у одра детей, горюющих друзей и сродников, врача, приходящего в отчаяние от вашего недуга, писца, записывающего ваше завещание, духовника, ожидающего вашей исповеди, близко приступившую смерть, если бы, посмотрев на это, вы захотели раскаяться, какое покаяние вы принесли бы, когда ум ваш так сильно взволнован? Какую исповедь — языком, коснеющим от болезни? Какое сокрушение вы обнаружили бы сердцем, пораженным столькими скорбями? Разве у вас тогда хватит силы порвать цепи столь долгой привычки? Тогда в один час - и какой час! - вы захотите исправить зло всей вашей жизни? Но, хорошо, у вас тогда будет здравый ум и рассудок, чтобы принести покаяние, и для этого вы будете рассылать деньги на милостыни, молитвы, заступничества, чтобы умилостивить Бога. Но разве Бог примет тогда такое раскаяние? Кто вас в этом уверил? Наоборот, так долго презираемый, Он, может быть, отступил от вас …. Немного таких, которые жили позорно и умерли славно; но живших и умерших позорно бесчисленное множество. … Вы жили в грехе, вероятно, и умрете в грехе. О, какая страшная мысль! Раз вас оставила воля, покинет когда-нибудь и благодать. И если теперь, пока можно, вы не хотите раскаяться, может быть, настанет время, когда захотите, но уже будет невозможно».

Имеющий уши, да слышит!

К сожалению, этот человек или не внял словам Духа Святого, или забыл о них: «Я должен стать неотъемлемой частью ваших мыслей, ваших дел, вы всегда должны чувствовать Мое присутствие и каждую секунду осознавать, что Я с вами, а вы со Мной. … Служи Мне, как и служишь, но знай, что Я всегда с тобой рядом, и изменить свои мысли, значит, помнить о том, что ты воистину теперь Мой служитель». И этот человек после таких слов так дерзко и безумно пошел против Бога, считая, или что Он его не видит, когда он постыдно и бесстыдно грешил и грешит, или что Он потакает его грехам и милует его, или что с Богом и служением Ему можно так подло и низко себя вести?! И что можно безнаказанно так лгать всем людям и жить двойной жизнью священнику больше 15 лет? Или может он неверующий в Бога, а только ходящий на работу, которая дает ему содержание и почет? … О мотивах этого человека я не знаю. Но на эти и другие вопросы можно ответить благодаря знанию христианских истин и духовных законов, что и будет раскрыто в этой теме (и об этом человеке я больше не буду говорить в тексте темы).

**——** Станет ли мой бывший «друг-сослужитель» и такие, как он, раскаявшимися, примирятся ли с Богом, вернутся ли они на путь Христов или так и пойдут по пути Иуды, не знаю — Бог знает! ...

Но знаю, что вернуться с таких стадий очень и очень трудно, и самому человеку без опытного наставника и особой благодати Божией невозможно. А у этого человека к тому же и времени на это мало; и на этот час он находится в таком духовном ожесточении, при котором человек, не желая вернуться к Богу, решает жить во грехах, любя их и не желая их оставить. А если, возможно, его изредка и посещает эта мысль – прекратить жить во грехах, то покаяния и сил вернуться у него уже нет ...

**Феофан Затворник** (Слова во святую Четыредесятницу …, В неделю Крестопоклонную): « … падающих по вкушении дара Небесного, невозможно «опять обновлять покаянием» (Ср. Евр.6,6),— конечно не оскудение милосердия Божия выражая тем, а окончательное расслабление самих падающих. Ибо от повторительных падений грубеет душа, тупеет чувство совести - раскаяния - и приближается предание себя в руки падения своего, «дойдя до бесчувствия» (Еф. 4, 19)».

Похоже и на то, этот человек обманывается, ожидая для себя чуда, милости и долготерпения Божиего, чтобы Господь вернул Его к Себе, и не понимает, что, во-первых, ему давалось уже очень много возможностей Богом, чтобы он прекратил творить беззакония, но он ими не пользовался, а все более утверждался в грехах и делал еще хуже. Во-вторых, не понимает он, что уже находится под гневом Божиим - «Страшно впасть в руки Бога живаго!»…

**Иоанн Златоуст** (т.2, ч.1, Беседа 4-я о покаянии и молитве, и др.): «Когда часто согрешающий получает от Бога прощение, и, между тем, не располагается таким долготерпением к оставлению нечестия, то такой человек, наконец, доводит Бога до того, что Он и против воли насылает на него самое великое бедствие, искореняет его в конец, и уже не дает ему нисколько времени для покаяния. (т.5, ч.1 Беседа на Пс. 49) «Ты это сделал, а Я умолчал; ты подумал беззаконие, будто Я буду тебе подобен. Я обличу тебя и представлю пред лицем твоим грехи твои" (ст. 21). Видишь ли неизреченное человеколюбие? Видишь ли величайшую благость? Видишь ли беспредельное богатство долготерпения? «Молчанием» пророк называет здесь долготерпение. Ты осмелился сделать, говорит, столько грехов, и Я не наказывал тебя, но терпел и переносил, давая тебе возможность покаяться. А ты, не только не извлек отсюда никакой пользы, но еще больше предался пороку; ты не только не переменился, не только не устыдился и не осудил себя за дела свои, но еще стал думать, что Я, – долготерпевший, ожидавший, молчавший и столько переносивший, – переношу это не по долготерпению и человеколюбию, но потому, будто не хочу исправлять этого и не огорчаюсь такими делами».

**Дмитрий Ростовский** (п. 20. Поуч. на вознесение Господа …): «Грешный человек вторично распинает Христа Сына Божия своими тяжкими грехами; он, пребывая в нерадении, непокаянии и прилагая грехи ко грехам, попирает своей нераскаянностью кровь Сына Божия, пролитую за нас. Молится ли Сын Божий к Отцу о таком грешнике и умилостивит ли Он Отца Своим ходатайством? Не скорее ли Он воздвигнет Отца ко гневу и мщению, чтобы отомстил Он за кровь Сына Своего? Поистине, так и есть. Бойся же, грешник, пребывающий в своей нераскаянности, чтобы не постигла тебя внезапно Божья месть, и ты будешь истреблен из числа живущих на земле и осужден вместе с убийцами, распявшими Сына Божия».

Остальное же об этом человеке и ему подобных ведает только Господь! И если все же кто-то из них прочтет этот труд, дай, Господи, им услышать всем сердцем эти слова!

**Инок Агапий** (Спасение грешников, ч.2, гл.5): «Самая ясная и достойная многого плача утрата - лишение Бога. Она и есть корень и причина всех остальных. Знай, что когда ты лишается Высшего Блага, то лишаешься всех остальных. Поэтому, совершив грех, ты тотчас должен понимать, что нужно плакать и скорбеть от всего сердца, - ты отпал от великого сокровища блаженства и вершины даров и плаваешь в море невезения. Как можно не плакать, когда человек впал во зло и в ров погибели? – Открой глаза, бедная моя душа, и пойми, - чем ты была прежде и чем стала теперь?! Ты являлась невестой Высочайшего, храмом Бога Живаго, сосудом избрания, престолом Истинного Соломона. Ты была основой мудрости, сестрой Ангелов, наследницей Небесного блаженства. Плачь более всего и скорби всякий раз, поняв, что у тебя нет больше прежних достоинств. Напротив, ты дошла до такого разврата и отчуждения, что невеста Божия стала блудницей и наложницей беса. Храм Святаго Духа превратился в пещеру разбойников, сосуд избрания - в сосуд погибели, око Христа - в свиную грязь и дрянь. Престол Бога стал основой нищеты, а сестра Ангелов - послушницей бесов. Душа, летавшая по небу как горлица, теперь ползает по земле как змея. Плачь, душа несчастная, и скорби, думая о своей великой беде. Плачь о том, что тебя оплакивают Небеса. Скорби, что о тебе скорбит Церковь и все святые. Проливай слезы, что ты согрешила и не покаялась в лукавстве. Печалься, что за тебя больно пророкам, провидевшим гнев справедливости Божией. Оплакивай, ибо над тобой плачут больше, чем Иеремия над стенами Иерусалима. Рыдай, моя бедная душа, пока не смоешь грязь греха и не возвратишься в прежнее благородное состояние».

И тех, кто почувствовал боль об этом человеке, прошу, молитесь о прот. Владимире ...

**——** И в заключение скажу о себе.

Не знала, что когда-либо Господь наглядно покажет мне путь Христов, когда предавали Его те, кого Он любил, учил и кому помогал. И всем сердцем я ощущу боль этих слов:

**Иннокентий Херсонский** (Последние дни земной жизни Господа…, гл. 11. Предание Иисуса Христа Иудой): «Воображая, как несчастный ученик (Иуда) тайными путями возвращается из дворца Каиафы в святое общество Иисусово, чтобы до времени играть в нем роль апостола, и, представляя, с другой стороны, как трудно было, находясь так долго в непосредственной близости к Сыну Божьему, не сделаться добрым, не занять от Него Духа Божьего, — невольно приходишь в изумление и вопрошаешь с Церковью: «Каким образом, Иуда, ты предателем Спасителя сделался? Разве Он отлучил тебя от сонма Апостолов? Разве лишил дара исцелений? Разве совершив с теми вечерю, тебя отстранил от трапезы? Разве омыв ноги другим, твои обошел? О, сколько ты благодеяний забыл, и теперь твой неблагодарный обличается нрав…» (Служба Страстей Господних, Седален после третьего Евангелия)».

И, несмотря на мою уже стихающую боль, когда многое открылось об этом человеке (и еще неизвестно, все ли?), я благодарна Богу за тот прошлый и этот период жизни. Много раз я просила Господа открыть, почему Он сразу не открыл мне истинное лицо того человека и правду, и почему Он дал мне этого человека и почему не остановил его; и спасибо Господу за то, что теперь я знаю, почему так надо было! Благодарна Богу, что через историю с этим человеком, прошла по пути Христовому! Благодарна Богу за то, что эта история послужила моему живому познанию страшных последствий греха, духовного нерадения и нераскаяния (о чем я ранее не знала так, как знаю сейчас), а теперь послужит и к познанию читателей. Благодарна Богу за то, что Он дал мне на опыте увидеть, как живы Евангельские истины и слова Господа нашего Иисуса Христа, а также учения святых отцов, хотя и печально, что я познала это на знакомых людях. Благодарна за то, что Господь сподобил меня остаться верной Ему и идти по пути спасения и служения Ему! И сохрани и помилуй меня, Господи, до конца дней моих пребывать верной Тебе и никогда не предать Тебя! И вместе с Исааком Сирином прошу: «Даруй мне в служении Тебе окончить краткую и мимолетную жизнь мою; да окажусь я поблизости от Тебя в конце дней моих, да буду в винограднике Твоем на закате жизни моей. Удостой меня того динария, который ты назначил трудившимся, еще прежде времени моего исхода. По благодати, Господи, а не по делам моим удостой меня даже в одиннадцатый час жизни моей оказаться бодрствующим в служении Тебе». Господи, сохрани и тех, кого Ты дал мне, чтобы и они остались верными Тебе! Благодарна Богу, что не прегрешила против того человека, была честна с ним, не предавала ту связь, данную Богом, и хотела спасения его душе! И да поможет Господь тому человеку и всем тем, о ком я знаю и не знаю, которые заблудились, и ушли далече от Него в греховную страну, предали Его и близких людей, и не любили ни Его, ни тех, кто истинно по духу любил их и верил им! И вновь с Исааком прошу: «Умоляю я и прошу Тебя, Господи, удостой всех заблуждающихся истинного познания Тебя, чтобы они познали славу Твою». Аминь.

### Ответы на возможные обвинения составителя в том, что она, рассказывая о греховных состояниях христиан, позорит Церковь и веру

Предполагаю и то, что если бы эти слова были прочитаны священнослужителями моей Епархии (что очень сомнительно) или другими, которые порочно и беззаконно живут (и это – правда, известная многим людям), то они могут вызвать у них гнев на меня и обвинения меня во лжи или мести, и будут звучать «красивые» слова о том, что я позорю Церковь и православную веру, или, что я не имею право говорить о них. И это они скажут вместо их покаяния и исправления…

Сразу скажу, что я не боюсь их обвинений, потому что, во-первых, знает Господь, что я выполняю Его волю, и, составляя эту тему, с Его великой помощью, и делаю то, что мне должно исполнить.

Во-вторых, я точно знаю о том, что говорю о моем бывшем друге, и в моих словах нет лжи и клеветы, и Бог мне Свидетель, и Он - открыватель тайн того человека и других людей; да и тот человек и такие же, как он, знают о себе, что это – правда.

В-третьих, это не я грешу, собравшая поучения святых отцов на эту тему, и не я живу в беззакониях и предаю Христа, а это грешащие христиане (в том числе Его служители) позорят веру и Бога своими беззакониями:

**Василий Кинешемский** (Толк. на Ев. от Марка, гл. 14, ст. 43-52): «Каждый раз, когда, нося имя христианина, мы поступаем не по-христиански; каждый раз, когда, исповедуя устами учение Христа, мы жизнью и делами нарушаем Его заповеди; каждый раз, когда наружно преклоняясь перед Христом и оказывая Ему внешнее богопочтение, мы своим недостойным поведением даем неверующим повод указывать на нас пальцами и говорить: "Смотрите, каковы эти христиане! Хуже язычников и безбожников! Чему научил их Христос? Их религия — сплошное лицемерие"; каждый раз, когда ради нас, «как написано, имя Божие хулится у язычников» (Рим. 2, 24), — мы, строго говоря, совершаем грех Иуды, грех предательства, быть может, не в такой явно враждебной форме, но, несомненно, обнаруживая то же лицемерие и внутреннюю лживость души. Мы предаем Христа на позор и укоризну внешним».

И, говоря о ложных христианах, в том числе и о священниках, я ни в коей мере не порицаю священнический сан, тем более:

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.1, п.537, и др.): «Говорю же сие не потому, что все иереи таковы, да не будет сего! Если на некоторых и падает сей упрек, то иные не подлежат ему. (ч.1, п.552) Будем чествовать священство, и оплакивать недостойно проходящих оное, и грехопадения последних не приписывать священству, требующему нашей защиты».

И знаю, что:

**Иоанн Златоуст** (т.10, ч.1,б.8): «Случается, что … миряне живут благочестиво, а священники порочно; и если бы благодать всегда искала достойных, то не было бы ни крещения, ни совершения тела Христова, ни приношений. Но теперь Бог действует и чрез недостойных, и благодать крещения нисколько не терпит вреда от жизни священника; иначе и приемлющий терпел бы вред. Хотя это бывает редко, однако бывает. Говорю это для того, чтобы кто-нибудь из предстоящих, наблюдая за жизнью священника, не соблазнялся касательно совершаемых им таинств. Человек ничего не привносит в них от себя, но все – дело силы Божией; Бог действует на вас в таинствах».

В предыдущем разделе я, прежде всего, говорила о своем бывшем «друге», о данном мне Богом «сослужителе», о том, кому я передала то, чему учил меня Господь, а он уже передавал это людям какое-то время, и который к тому же является и священником (и только поэтому вскользь я коснулась вопроса священства, а большей моей скорбью есть то, что тот человек явился ярчайшим примером ложного христианина, с которого и началось познание этой темы). И далее в теме святые отцы говорят обо всех абсолютно христианах, независимо от их чина (и только в одном разделе будет сказано о священнослужителях). Но на святых, говорящих о таких христианах, же мы не рискнем сказать, что они позорят Церковь и христиан…

В-четвертых, много святых отцов говорили о церковных беззаконниках. Например:

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.1, п.627): «Твоему благоразумию и твоей власти, … предоставлено … восстановить Пелусийскую Церковь, пострадавшую от пороков в начальниках. Ибо не достанет … какого бы то ни было времени, чтобы рассказать о всех неправдах и поруганиях, какие терпела она, разграбляемая и оскорбляемая людьми развращенными и злонамеренными, которым иной не поручил бы и стада бессловесных животных, не только что людей, тварей разумных, ради которых пришел на землю и излил честную кровь Свою Христос. Да если бы и дозволило время, то замысленное ими превзошло бы всякое слово. Но необходимо и в настоящее время сказать то немногое, о чем умолчать нельзя было бы безнаказанно, если бы кто и захотел. … (Так) что Божество было хулимо, город ограблен, священство стало продажным, в Церкви явилось самоуправство, люди честные осуждались на изгнание, а те, которые не должны были бы ступать и на порог церковный, заслуживали одобрение, и им вверялись Божественные и неизреченные Таинства (они думали, что не души им вверяются, но захватывают они в руки свои отеческое самовластие), а также, что о нищих не было у них и слова, что расхищали церковные деньги и тратили в угодность собственному своему любочестию, что осмеливающимся стоять за добродетель мстили даже до крови, - это и все тому подобное оставлю в стороне, доказывая тем, что и эти слова вынужден выговорить против воли. Но так как молчание небезопасно и желающему молчать, скажу о замысленном ныне, сколько можно короче и темнее, потому что и не в состоянии говорить о сем ясно».

И, думаю, никто не дерзнет осудить преп. Исидора и других святых отцов в коварстве против веры и Церкви…

И я вместе с ними говорю:

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.3. п.262): «…моя цель - не худое говорить о (них), но показать, сколько оскорблена (ими) Церковь».

**Максим Грек** (Нравоучительные сочинения, сл.36): «Примите же это малое напоминание с обычною вам духовною любовью и кротостью, хотя бы в ней кое где и встречалась речь не особенно легкая. Не удивляйтесь этому и не смущайтесь, ибо я боюсь Того, Который чрез пророка своего Исаию говорит: «Горе глаголющим тьму свет, и свет тьму, полагающим горькое сладкое, и сладкое горькое» (Ис.5, 20); также: «Страшно впасть в руки Бога живаго!» (Евр.10,31). Хотя я и грешнее всех грешников, но истину евангельского законоположения я обязан всем проповедовать всею душою, всем сердцем и устами. Если же кто вознегодует по причине прямоты этой тетрадки, тот сам увидит, ибо каждый свое бремя понесет, сказано в божественном Писании, и также — каждый что посеет, то и пожнет. Здравствуйте всегда о Господе и нас во святых своих молитвах не забывайте!».

В-пятых: знаю и то, чему учили святые отцы:

**Антоний Великий** (Устав отшельнической жизни, пр.79-81): «Если ты перестал работать греху, то говори во имя Господне и наставляй тех, коих ради хулится имя Господа: и как они мертвые и отсечены от живаго Господа, постарайся, чтоб они отстали от своих мертвых дел, оживотворились и сподобились получить славу. … Обличай не щадя, но со страхом Божиим. Не приемли ничьего лица, кто бы тут ни был, и отлучай словами истины».

**Дионисий Александрийский** (Из толкований на книгу Иова, гл.10): «Мы прегрешаем устами двояко: когда или говорим недолжное, или умалчиваем о должном. Ибо если бы молчание не было иногда грехом, то пророк не сказал бы: «Увы, мне, ибо я умолчал» (Ис. 6, 5). Блаженный же Иов во всем, что говорил, устами нимало не согрешил, так как не сказал ничего гордостного против (Бога) Поразившего его, но и не стал молчать о праведных вещах перед лицом супруги, убеждавшей его ко злу. Итак, не согрешил он ни словом, ни молчанием, воздавая одновременно благодарность Поражающему его Отцу и снабжая супругу, склонявшую его ко злу, знанием (Божественного) учения. Ибо знал, чтó подобает приносить Богу, а чтó – ближнему, т.е. терпение Творцу, а мудрость супруге».

**Лука Крымский** (Сб. «Евангельское злато», Мы обязаны обличать согрешающих перед Богом): «… нужно различать слова брани от слов обличения. Ибо когда говорим ближнему своему; дурак, безумный, – то выражаем этим презрение к брату своему, уничижаем его. Такую брань, такое превозношение над ближним Господь строжайше запретил. А резкими словами – «змии, порождения ехиднины, лисицы» – Иисус Христос обличал людей, достойных сего (см. Мф. 23, 33). Обличение, в отличие от брани, заповедано нам как должное в Священном Писании: «Не участвуйте в бесплодных делах тьмы, но и обличайте» (Еф. 5:11). Апостолу Тимофею святой Павел заповедует: «Согрешающих обличай перед всеми, чтобы и прочие страх имели» (1 Тим. 5:20) «Проповедуй слово, настой во время и не во время, обличай, запрещай, увещевай со всяким долготерпением и назиданием» (2 Тим. 4:2). Раз нам заповедано обличение злых дел, мы не смеем и не должны молча и равнодушно проходить мимо нечестия. … Есть святой гнев, заповеданный нам от Бога, которым мы должны воспылать, когда видим надругательство над святыней».

И, в-шестых, скажу возможным «обличителям» меня: на Суде Божием пусть моя жизнь и мои слова, и учения святых отцов о христианах-предателях Христа станут против возможных укорных слов в мой адрес и нераскаянных дел таких «краснословных» людей, и пусть Господь нас рассудит!… Аминь.

Но при всем при этом, не буду судить этих всех людей, т.к.: «О, бездна богатства и премудрости и ведения Божия! Как непостижимы судьбы Его и неисследимы пути Его!» (Рим.11,33)…

И:

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.2, Слово о лжепророках, и лжеучителях…): «Все мы сбились с прямого пути, и каждый блуждает по своей дороге…. И поистине, исполнилось на нас пророчество Давидово: «но смешались с язычниками и научились делам их» (Пс. 105:35). Потому-то мы и уничижены по всей земле за грехи наши и «все это происходило в наставление нам, достигшим последних веков», как написано (1Кор. 10:11): и пастыри – волки, и овцы – расхищены, и голод – при дверях: не голод хлеба и жажда воды, но голод слышания слова Божия (Ам. 8:11). Однако никто из надеющихся на Господа да не отчаивается. Не унывайте, но постоянно помните о Том, Кто сказал: «Я с вами во все дни до скончания века» (Мф. 28:20)».

Но закончим говорить о моих мотивах, и перейдем к святоотеческому учению о подобных христианах, которые в грехах на деле живут как неверующие люди. И вначале сделаем еще несколько предупредительных слов о важных духовных законах.

## 2. О некоторых духовных законах, которые полезно знать каждому христианину

### О том, что существуют духовные законы, которые невозможно обойти человеку

Прежде чем рассказать о духовном состоянии христиан, живущих в плотских грехах, обязательно скажем, что надо понимать и помнить, что существуют духовные законы и некие «формулы», как относительно греха, так и добродетелей. И они изложены в Святом Писании и объяснены святыми отцами.

Вот как, например, говорится о тех или иных законах:

**Паисий Святогорец** (Семейная жизнь, ч.5, гл.4): «Геронда, какие законы называются духовными? — Я тебе объясню. Подобно тому, как существуют законы природы, так и в жизни духовной существуют законы духовные. Предположим, человек бросает вверх тяжёлый предмет. Чем с большей силой и чем выше он его подбросит, тем с большей силой предмет упадёт вниз и разобьётся. Это природный естественный закон. А в жизни духовной, чем выше человек поднимается от своей гордости, тем сильнее будет его духовное падение, и в соответствии с высотой своей гордыни он разобьётся (духовно). Ведь гордец поднимается вверх до какого-то предела, а потом падает и терпит полную неудачу. "Всякий, возвышающий сам себя, унижен будет" (Лк. 18, 14). Это закон духовный».

**Паисий Святогорец** (Духовное пробуждение, т.1, ч.3, гл.1): «Когда я, будучи побуждаем эгоизмом, говорю что-то ради того, чтобы мною полюбовались, потому что я придумал что-то лучше других, то вступают в действие духовные законы - для того чтобы я пришел в себя. Однако, происходя постоянно, такое эгоистическое самовыставление наносит человеку вред. Ресничка, попадая в глаз, его немного раздражает. Однако, попадая в глаз постоянно, она вызывает сильное воспаление. Так и здесь - возникает духовное "воспаление"».

**Иннокентий Херсонский** (Лекции, л.6): «Всякая жизнь имеет свой закон, следовательно, и жизнь греха имеет свой закон греха. Этот закон есть самолюбие, — и действия сего закона чрезвычайно сильны. Даже образуется своего рода совесть греховная, так что грешник тотчас видит, что прикасается его самолюбию, и принимает другое направление. Например, в разговоре со сребролюбивым дайте хоть малейший намек, что вы хотите говорить о нестяжании, и он заранее постарается предотвратить вашу речь».

**Никон Воробьев** (Письма, п. 185): «Есть свои духовные законы в мире нравственном, как и в видимом мире. Основной закон: «многими скорбями надлежит нам войти в Царствие Божие» (Деян.14,22). Ибо «если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною» (Лк.9.23). Слышишь? Кто хочет вслед за Христом достичь царствия Божия, должен с большим и длительным мучительством подавлять в себе все дурные проявления нашего "ветхого человека", и терпеть всякие скорби и болезни».

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст. 872): «Острие скорби, которое ты вонзишь невинно в чужое сердце, войдет и в твое сердце, по строгому закону возмездия: «какою мерою мерите, (такою) и вам будут мерить» (Мф. 7, 2). Не хочешь скорби, не делай ее и другому».

**Василий Кинешемский** (Толков. на Ев. от Марка, гл.7, ст.1-24): «Суровые испытания необходимы для духовного совершенствования, как огонь, очищающий металл. Здесь мы не будем говорить о психологических причинах этого явления, но это — закон духовной жизни. «Тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь» (Мф. 7, 14)».

**Никон Оптинский** (Душеполезные поучения преп. Оптинских старцев, гл. Осуждение): «Надо твердо помнить этот закон духовной жизни: чем кого осудишь или смутишься чем-нибудь у другого человека, то тебя это же самое постигнет, ты сделаешь сам то, в чем осудил другого, или будешь страдать этим самым недостатком».

Поэтому, христианину надо помнить, что все духовные законы относительно греха, которые названы в этой теме, обязательно действуют, и обойти их ему невозможно...

Но можно, если ты призовешь Бога, покаешься и прекратишь грешить!

**Паисий Святогорец** (Семейная жизнь, ч.5, гл.4): «Однако между естественными и духовными законами есть значительная разница. Естественные законы "несердобольны" и человек не может их изменить. А вот законы духовные "сердобольны", и человек изменить их может. Потому что (в случае с духовными законами) он имеет дело со своим Творцом и Создателем — с Многомилостивым Богом. То есть, быстро осознав, как "высоко" он залетел от своей гордости, человек скажет: "Боже мой, у меня нет ничего своего, и я ещё горжусь?! Прости меня!" — и сразу же бережные руки Бога подхватывают этого человека и нежно опускают его вниз, так что его падение остаётся незаметным. Таким образом, человек не сокрушается от падения (т.е. не побеждается грехом окончательно, не погибает духовно – от сост.), потому что ему предшествовало сердечное сокрушение и внутреннее покаяние. То же самое происходит и в случае с Евангельским законом: «все, взявшие меч, мечом погибнут» (Мф. 26, 52). То есть если я ударю кого-то мечом, то по духовному закону я должен расплатиться за это тем, что мечом ударят меня самого. Однако если я осознаю свой грех, если меня "бьёт мечом" собственная совесть и я прошу у Бога прощения, то духовные законы (греха – от сост.) прекращают действовать, и я, подобно целебному бальзаму, приемлю от Бога Его любовь».

И, к сожалению, те христиане, о которых будет идти речь далее, не учли духовных законов и формул, когда начали согрешать, пребывая в вере, и не задумываются над ними и далее…

К тому же, все мы, христиане, к сожалению, зная Св. Писание, не всегда напоминаем себе и не задумываемся, что многое из того, что там говорится, сказано нам о и нас.

**Никон Воробьев** (Письма, п.243 «Я знаю, что тебе это все известно и понятно, но оживить в памяти неплохо, тем более, что мы привыкли очень поверхностно относиться к словам Св. Писания»..

Думаю, что тот, по поводу кого, был составлен этот материал, также даже не подозревал ранее (да и сейчас тоже), что он будет относиться к иудообразным людям, как в отношении Бога (которому он служит), так и своего бывшего духовного друга, и не задумывался над тем, что с ним будет духовно происходить незримо для него …

### О перетолковании истин по своему пристрастию

Также следует сказать и то, что некоторые «христиане», живущие в смертных плотских грехах, нередко перетолковывают некоторые истины, ища себе оправдания; и неопытные люди могут им верить и соблазняться.

**Георгий Затворник** (Письма, п. 2.282): «… Много есть таких, которые перетолковывают Священное Писание по своему пристрастию, не пленяя ума своего в послушание Христово, но, напротив, под свой разум подводя слова святой, неизреченной Истины».

**Феофилакт Болгарский** (Толк. на 1-е посл. ап. Иакова, гл.4): «… (некоторые бывают) ложными мудрецами, искажающими Божественное Писание, и по своей воле в превратном виде употребляющие оное, чтобы иметь повод к своей сладострастной жизни, а это есть не другое какое-нибудь зло, но вид гордости».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.25, и др.): «(Некоторые) извращают и вкривь перетолковывают все Божественное Писание по похотям своим и некоторым образом растлевают его страстями своими, хотя при сем не Божественное Писание растлевается, а растлеваются они сами - кривотолкователи его. (сл.45) …В настоящее время очень многие, или и все почти мы, делаем, по невежеству своему, всё извращая и перетолковывая слова Божественного Писания, и всячески стараясь сделать их споспешниками себе в страстях и пагубных похотениях своих».

**Паисий Святогорец** (Духовное пробуждение, т.2, ч.1, гл.2): «…бесстыдство - это тоже богохульство. Бесстыдник для того, чтобы оправдать свое падение, извращает или попирает какую-нибудь, например, евангельскую истину. Он не чтит истины, не чтит действительности, он сознательно комкает ее, он втаптывает святыню в грязь. И постепенно это становится уже его состоянием. Затем от него удаляется Благодать Божия, и человек принимает бесовские воздействия. И до чего же это дойдет, если он не покается! Боже упаси! … Тот, кто оправдывает свое падение, оправдывает диавола».

И таких лукавых самооправданий у тех, о ком будет идти речь, встречается немало. И поэтому составитель будет приводить толкования тех изречений Святого Писания, которые относятся к христианам, живущим в плотских смертных грехах, и тех истин, которые ими перетолковываются.

### На постоянно грешащего христианина «уже ни увещательное слово, ни слово угрозы … не действует»

Также повторимся, что те христиане, о которых будет идти речь в этой теме, находясь в тяжелом духовном состоянии, скорее всего, вряд ли будут читать все эти поучения святых отцов о себе или слушать чьи-то увещевания, т.к. опыт говорит:

**Максим Грек** (Нравоучительные сочинения, сл.26): «(Презирающие закон и уставы общего всех Владыки и Царя, … предавшиеся лихоимству и пьянству, и плотским нечистотам) … не внемлют ни священническому душеполезному учению, ни советам опытных старцев, ни угрозам боговдохновенных писаний; ко всему этому они глухи, и как аспиды глухие затыкают себе уши, а предались лишь одним сатанинским играм, всякому объядению и пьянству, и поработились плотским страстям. Поэтому, они оставляются Богом и предаются во власть лукавых духов и оттоле бесы руководят ими».

**Авва Дорофей** (Душеполезные поучения, п.5): «Когда же повинуется своей воле, то не видит, что непорочны пути Божии; но если услышит что-либо, относящееся к наставлению, он тотчас порицает это, уничижает, отвращается от сего и действует напротив: ибо как ему перенести что-либо, или послушаться чьего-либо совета, если он держится своей воли».

**Иосиф Исихаст** (Письма, п.27): «… Я видел и разнообразно испытал, что если благодать Божия не просветит человека, то из слов, сколько бы ты ни говорил, пользы не выйдет. Какое-то мгновение он их слушает, а в следующее уже снова возвращается, плененный, к своему. Однако если сразу со словом подействует благодать, тогда происходит в тот час перемена в благом намерении человека. И с того часа чудесно изменяется его жизнь. Но случается это у тех, кто не ожесточил в себе слух и совесть. А если слушающие остаются в преслушании по своей злой воле, им хоть день и ночь говоришь, хоть мудрость отцов в их уши опорожнишь, хоть чудеса перед их глазами сотворишь, хоть течение Нила на них повернешь, они не получают ни капли пользы».

**Василий Великий** (Беседы, б.14): «Если пьяный не владеет умом и омрачен, то делающий ему выговор напрасно тратит слова для неслушающего. Поэтому кому же стал бы я говорить, если имеющий нужду в увещании не слышит того, что говорят…?».

**Тихон Задонский** (Плоть и дух, гл.6): «(Если у человека есть) эта мучительная страсть (пьянство): (то она) так бедного человека пленяет, что ничуть он от нее освободиться не может. Ни увещания, ни угрозы, ни страх, ни моления не могут его преклонить. Во рву погибели лежит, но того не чувствует; погибает, но погибели не познает; тонет в греховном болоте, но освободиться не старается, и на желающих его от этого отвести – негодует».

А следующие поучения объяснят, почему такие люди не воспринимают ни Божиего слова, ни увещевательного от людей: у них нет страха Божиего, у них сильна их злая воля, в них грех окаменел, они похотливые сластолюбцы, не желающие расстаться с грехом, они находятся во власти диавола, не дающего им услышать и очнуться, и др.

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, § 182): «Как страх Божий отвращает человека от всякого зла, так бесстрашие отворяет путь ко всякому злу и беззаконию. … Как по ступеням, по различным беззакониям во глубину зол нисходит, и так, придя в глубину зол, не думает. Тогда уже ни увещательное слово, ни слово угрозы на него не действует: на одно то только мыслью и делом стремится, на что злая воля и привычка зовет. Бедное и плача достойное состояние такого человека, какого бы он звания ни был! Ибо от этого не что иное следует, как вечная погибель, если особливый Промысел Бога, Милосердного и не желающего смерти грешнику, оттуда, как Иону из чрева кита, не извлечет».

**Игнатий Брянчанинов** (Плач инока, ст.2): ««Стенами» означаются сердечные чувства, которые окаменил смертный грех: такие чувства соделываются стеною, не допускающею слову Божию действовать на сердце».

**Афанасий Великий** (Из бесед на Ев. от Матфея, гл. 7, ст.6): «…по слову Апостола: «Берегитесь псов, берегитесь злых делателей» (Флп.3, 2), блюдитесь и от свиней, то есть, от похотливых. Похотливые же уподобляются свиньям не без основания; напротив того, сравнение это близко и верно. Как свинья почитает для себя утратою, если кто извлечет ее из тины; так, если и похотливого отвлекает кто от тины сластолюбия, то врагом своим, а не другом, признает он советующего ему быть целомудренным».

**Авва Дорофей** (Душеполезные поучения, п.5): «Сказано: «лукавый злодействует, когда сочетавается с праведным, ненавидит же гласа утверждения». Ибо не только самое наставление ненавидит лукавый (сатана), но даже и самого голоса, произносящего оное, не может слышать, даже ненавидит и самый голос наставления, т.е. то самое, когда говорят что-либо, служащее к наставлению. Прежде чем вопрошающий о полезном начнет действовать (по данному совету), прежде, нежели враг уразумеет, исполнит ли он или не исполнит слышанное, враг ненавидит уже то самое, чтобы спрашивать кого-нибудь или слышать что-либо полезное; самый голос, самый звук таковых слов он ненавидит и отвращается (от них). И сказать ли почему? Он знает, что злодейство его обнаружится тотчас, как только станут спрашивать и говорить о полезном. И ничего он так не ненавидит и не боится, как быть узнанным, потому что тогда он уже не может коварствовать, как хочет. Ибо если душа утверждается тем, что человек спрашивает и открывает все (о себе), и слышит от кого-либо опытного: “это делай, а сего не делай: это хорошо, а это нехорошо: это самооправдание, это своеволие”, и слышит также: “теперь не время сему делу”, а иной раз слышит: “теперь время”, тогда диавол не находит, каким образом вредить человеку, или как низложить его, потому что он всегда, как я уже сказал, советуется и со всех сторон ограждает себя, и таким образом исполняется на нем (слово): «спасение есть во мнозе совете». Лукавый же не хочет сего, но ненавидит, ибо он хочет делать зло и больше о тех радуется, у кого нет управления. Почему? - Потому что они падают, «как листья». Вспомни того брата, которого любил лукавый, и о котором говорил он авве Макарию: “имею одного брата, который, когда видит меня, вертится как мотовило.” Таких он любит, о таких всегда радуется, которые (живут) без наставления, и не поручают себя (человеку), могущему помогать им и руководить их о Боге».

Не хотят такие люди слышать вразумляющего или обличающего их слова и от своей гордости, которая считает по типу: «не нужно меня воспитывать», «я сам все знаю» и т.п.

**Платон Митр. Москов.** (т.14, Слово в неделю о слепом): «Слепота ума может прилежанием, советами, наставлением разумных людей истреблена, или уменьшена быть. Но слепотою сердца зараженный человек труднее всего может исцелен быть. Ибо он советы и наставления отвергает; поскольку почитает себя и без того просвещенным; а потому и врачевство остается без действия, и врач только с пролитием слез на него взирает».

**Иоанн Крестьянкин** (Опыт построения исповеди, 1-я запов. блаженства): « … наша гордыня, по словам святителя Феофана, от прикосновения пальцем кричит: "Кожу дерут!" Оттого мы такие обидчивые. А если рассмотреть внимательно, то обидчивость наша происходит в основном от самолюбия, вот, оказывается, в чем зло. Мы, Господи, честолюбивы, мы любим только похвалы, а в лучшем случае молчаливое признание наших мнимых достоинств и ни малейшего замечания ни от кого, даже своего духовного отца, начальника по работе, родителей дома не можем смиренно принять, уж не говоря о том, чтобы поблагодарить Господа, открывающего нам глаза на наши недостатки через людей».

Бывает даже и так:

**Феофан Затворник** (Сб. слов на Господские, Богородичные … дни, 6. Слово в неделю по Крещении): «(К тем, кто уклоняются от Господа в путь страстей, в рабство духу мира и князю его, и живут в богозабвении и богопротивных порядках) что и простирать слово, когда их здесь нет, и никогда не бывает? Они совсем уклонились в путь погибельный. О них можем жалеть только и молиться».

Итак, при всем том, что грешник, и особенно знающий многие истины христианин, не склонен слушать других людей, и что он нередко перетолковывает истины себе в угоду, составитель все же выставит эту тему, и делает это более для тех, кто не грешит явными плотскими грехами, для того, чтобы они были осторожными и берегли себя от смертных грехов, потому что духовные законы и формулы обязательно работают…

**Ефрем Сирин** (Слово 1, гл. 128-131, и др.): «Если хочешь спастись, возлюби истинное слово, и никогда безрассудно не отвращайся обличений. Слово истины «обращало к покаянию порождения ехиднины и внушало им бежать от будущего гнева» (Лк 3. 7). Приемлющий слово истины, приемлет Бога-Слова: ибо Христос говорит: «Кто принимает вас, принимает Меня» (Мф 10. 40). (гл.151) Ненавидящий обличения погрязает в страстях умышленно».

### Истина: «Если ты будешь жить богоугодно, спасешься, а если развращенно – погибнешь. Бог предвидит и то, и другое. Но ни того, ни другого не предрешает Божие предвидение»

И так как эта тема будет идти о христианах, которые живут беззаконно, и за это они могут быть осуждены на вечные муки, то надо обязательно сразу сказать и о предведении/предвидении Божием. Это объяснит вопрос, почему же Господь допустил, чтобы немало верующих в Него (в том числе и некоторые избранные Им на служение Себе) стали такими, которые, возможно, не удостоятся Царствия Божия.

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.2, О хананеянке (Мф. 15), и о фараоне…): «Вникни, брат, тщательно в мои слова. Бог знает все наперед, именно знает, (а) не Сам определяет будущее, но по предведению (или предвидению – от сост.) знает то, что должно быть и будет. Иное ведь дело – что устрояет Он Своим промыслом, иное – что предусматривает Он относительно наших поступков; иное – предопределять, иное – знать по предведению. Если я предусматриваю зло, имеющее совершиться, - мое предведение не производит самого зла. Объясню примером. Мне случается нередко наблюдать, что юноша получает после родителей богатое наследство и тотчас торопиться воспользоваться своей свободой, утопает в наслаждениях, увлекается зрелищами, скачками. О таком я тотчас же наперед решаю, что он в короткое время пустит на ветер отцовское богатство и промотает наследство. Но ведь, конечно, предведение мое не предрешает будущего, оно является лишь выводом из ряда подобных случаев; если оно оправдывается на деле, так это обуславливается отнюдь не волею того, кто предусмотрел событие, но исключительно образом жизни виновника растраты. А как часто наблюдается подобное и в других делах! Идет ли путник по скользкой дороге без посоха в руках, мы тотчас при виде его говорим: он поскользнется; он не знает, что дорога опасна, и непременно упадет. Но неужели он упадет именно потому, что ты предсказал это? — Я вовсе не хочу сказать, что мое предведение и божественное – одинаковы. Но по тому, что бывает с нами, ты можешь судить о том, что выше нас. … Апостол говорит: "кого Он предузнал, тем и предопределил" (Римл. 8:29). Не сказал прежде: "предопределил" – и тогда уже: "предузнал". … Если о блуднице было известно, что она достойна царства небесного, - как она сделалась блудницей? Если о Павле Бог знал все, - почему предведение не отразилось на его природе? Почему тот, кто был в числе предуведенных от сложения мира, оказался хульником, гонителем и мучителем? Видишь, предведение не создает природы, а только предусматривает расположение воли? … (Так) природа производит шерсть, искусство же обрабатывает это произведение природы; так Бог, сотворив природу, предоставил ее в распоряжение воле человека. Для нас природа является шерстью и в твоих уже руках обратить ее в сосуд чести или в сосуд бесчестия. Ты – красильщик: тебе дана природа – шерсть, дана воля, как бы какая краска. Хочешь окрасить шерсть в царскую багряницу? Тогда ты будешь сыном царя. Или ты окрасил ее темными делами? Тогда ты будешь сыном тьмы и ночи, не потому, что это произвела в тебе природа, но потому, что воля твоя действовала в различных направлениях. Принуждения необходимости какой-либо для тебя тут нет, как бы ни оспаривали это люди, склонные к спорливости. … (Так) в доме у тебя есть сосуды, и ты не пользуешься ими безразлично, но знаешь, в каком сосуде содержится вино, в каком уксус; так и Бог знает, какая душа пригодна для помилования, какая достойна наказания, не потому, что она так именно создана, но потому, что к этому она приготовила себя своими привычками».

**Лука Крымский** (О предопределении): «В сегодняшнем апостольском чтении святой апостол Павел разрешает трудный, тяжелый вопрос, который и вы, может быть, себе задавали: отчего так, что одни люди от самого своего рождения предназначены к вечной жизни и к вечному блаженству, а другие - рождены и живут в неблагоприятных для спасения условиях, как будто от самого рождения отвержены Богом. Он приводит слова Божии к великому пророку Моисею: "Кого миловать — помилую, кого жалеть — пожалею" (Рим. 9, 15). Бог знает, кого миловать и кого жалеть, кто достоин помощи, кто достоин благодати Его. Господь говорил фараону, который не хотел отпустить евреев из плена, который, несмотря на постигавшие Египет казни, упорствовал и проявил самое полное непослушание Богу. … Фараон ожесточался больше и больше при повторных требованиях Моисея, ожесточался всё больше, и Господь попускал его ожесточение. … Господь всех любит и всех желает спасти. Но весьма и весьма многие не желают спастись, не любят добро, возлюбили зло и неправду. И карает их Он Сам в жизни этой, покарает и вечными муками … . Господь благоволит весь род праведников миловать, благословение Его пребывает на роде святых, а гнев Его пребывает на роде нечестивых. … Господь никого не творил грешником, пьяницей, развратником. … Господь Всевидящий с рождения ребенка знает, по какому пути пойдет человек: по пути правды и добра, или по пути зла. И тем, кто пойдет по пути правды, посылает Он Свою благодатную помощь, Господь о нем заботится.… Так делает Господь в роде праведных; а род грешников, исчадие тех, кто нечестив, кто ненавидит Бога — оставляет Бог. Бог не хочет их погибели, но так как они не хотят сами спасения, ищут погибели, предоставляет их собственной судьбе. … Бог ли этого хочет? Бог ли предназначил их к этой участи? Никто да не обвиняет Его, что люди избрали себе сами путь. Все вы под правдой Божией, и да знают все, что Бог Всеведущий, Бог Сердцеведец знает, кого миловать, кого жалеть».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., гл.8, ст.29-30): «Предопределение есть непостижимое действие предвечного Бога.... Он ведает и начало, и продолжение, и конец всего сущего и бывающего, — ведает и последнее свое определение участи каждого, как и всего человеческого рода, — ведает, кого коснется Его последнее: «придите», — и кого коснется: «отойдите». А как ведает, так и определяет тому быть. ... Но, касаясь свободных тварей, оно не стесняет их свободы и не делает их невольными исполнителями своих определений. Свободные действия Бог предвидит, как свободные, видит все течение свободного лица и общий итог всех его деяний. И, видя то, определяет, как бы то было уже совершившимся. Ибо не просто предопределяет, но предопределяет, предуведав (см.: бл. Феодорит). Мы определяем человека, что хорош или худ, видя дела его, пред нами им наделанные. И Бог предопределяет по делам же, — но делам предвиденным, так, как бы они уже были сделаны. Не действия свободных лиц суть следствие предопределения, а само предопределение — следствие свободных дел. Так предуведал Бог и всех, которые истинно уверуют в Господа, вняв призванию чрез благовестие Евангелия, и последуют за Ним верным исполнением заповедей Его, и, освятившись благодатию, станут святы. И в силу сего предведения предопределил им быть такими и соответственную тому восприять часть в вечности. … Зовутся все; но из званных не все последуют званию, — не все делаются призванными. Призванным следует назвать того, который уже принял Евангелие и уверовал. Но и в этом числе не все избранные, не все предопределенные к сообразию с Сыном в праве и в славе. Ибо многие не остаются верными званию, и или в вере погрешают, или в жизни «хромают на оба колена» (ср.: 3 Цар. 18, 21). А избранные и предуставленные пребывают верными до конца. … Мы теперь все призванные; ибо находимся в Церкви Божией, в доме Бога нашего. … (Но) надобно различать между призванными и призванными. Одни из них суть предопределенные ко спасению и славе, а другие – не предопределенные. И если это необходимо различать, (то) необходимо положить различие между призванием и призванием. Избранные и предуставленные особенным образом проходят акт призвания, хотя слово призвания всех оглашает одинаково. Начавшись здесь, сие различие избранников продолжается потом и во всех последующих актах на пути спасения, или к Богу приближения, и доводит их до блаженного конца. … Амвросиаст пишет: «призвать — значит: задумавшему веровать помочь уверовать или побудить к вере того, о ком предуведано, что он послушает. Эти предуведенные пребывают верными до конца и состоят под Божиим благоволением. О прочих же, коих не предуведел Бог, нет Ему заботы, потому что Он не предуведел их, что пребудут угодными Ему до конца. Пусть они и веруют, и приемлются на время в сонм избранных, так как кажутся добрыми, а справедливость требует воздавать каждому свое: но не пребывают до конца и не внидут в славу, как видим на Иуде, Сауле и других». Когда призываются избранники, идут и сии вместе с ними и всё получают, что и те; но побудут много или немного в ограде сей и уходят, как те, которые ходили вслед Господа, но, после того, как Он предложил учение о Причащении, оставили Его и не ходили уже более с Ним (см.: Ин. 6, 71). … Если ты верен званию Христову; то знай, что тебе нет основания исключать себя из числа предуставленных. Пребудь верен и благословляй Бога, призвавшего тебя к сообразию с Сыном Его, помимо тебя. Если пребудешь так до конца, то не сомневайся, что и там встретит тебя беспредельная милость Божия. Если и падешь, не впадай в отчаяние, а спеши покаянием опять стать в чин, из коего испал, подобно Петру. Если и многократно падешь, вставай, веруя, что, вставши, ты опять вступаешь в сонм призванных по предуставлению. Только нераскаянные грешники и ожесточенные неверы могут быть исключены из сего сонма; но и то не решительно. … Блюди доброе настроение, и попадешь в избранники предуставленные. … Напряги усилие и ревнование, и завоюешь себе избрание. Впрочем, сие-то и означает, что ты из предуставленных избранников: ибо неизбранник не станет ревновать. … Апостол пишет, что Бог предуведел и предопределил, затем — призвал, оправдал, прославил. Всё — Бог; а мы-то что ж? Если всё — Бог, то нам, не сложить ли уже рук? На кого захочет Он так действовать, того уж непременно доведет до блаженного конца. А когда не захочет, сколько хочешь бейся, ничего не выйдет. — Но кто начинает биться и бьется, тот-то и есть желаемый Богом. Когда говорится, что Бог и призывает, и оправдывает, это не значит, чтоб призываемым и оправдываемым это ничего не стоило. Бог влечет, они изъявляют желание последовать и решаются на то, — и текут, борясь с предлежащими противностями и при помощи Божией преодолевая их. Течение сие напряженно, и путь сей есть кровный путь. Он совершается при взаимодействии благодатной силы Божией и произволения человеческого. … (Бл. Феодорит) пишет: «никто да не утверждает, что причина сего (призвания, оправдания, прославления) — предведение; потому что не предведение сделало их такими, но Бог издалече предусмотрел будущее, как Бог. Ибо если я, смотря на рьяного коня, который закусил удила и сбросил с себя седока, скажу, что он, приближась к стремнине, бросится в нее, и потом по слову моему исполнится это; то не я ввергнул коня в пропасть; предсказал же, что это будет, воспользовавшись, как признаком, отчаянным бешенством коня. Бог же всяческих издалека все предвидит, как Бог; а не доводит до необходимости — одного преуспевать в добродетели, другого же делать зло. Ибо если бы Сам принуждал к тому и другому; то несправедливо было бы одного провозглашать победителем, а другому определять наказание. А если Бог справедлив, как и действительно справедлив, то побуждает к доброму и запрещает противное тому, хвалит делателей добра и наказывает по воле Своей возлюбивших порок».

**Илия Минятий** (Слово о предопределении в 1-ю неделю поста): «Нет ничего столь гордого и столь любознательного, как человеческий разум. … Он стремится проникнуть в самую невидимую глубину непостижимых божественных судеб, чтобы удостовериться, действительно ли разумно высочайший Промысел Божий управляет всем и что он положительно определяет о человеческих делах. Ведь это неприличная дерзость! Божественное предопределение есть одна из наиболее непостижимых тайн, заключенных в бездне Божественного разума и премудрости! Ум человеческий, недалекий по познанию, ограниченный в восприятии, пусть сколько угодно изучает и исследует эту тайну: все равно никогда не сможет понять ее. … Вы не понимаете, что Бог от века предвидит все, что делают люди во времени, что это предведение божественное твердо, а дела человеческие во времени – свободны. … Предопределение есть сочетание воедино божественной благодати и человеческой воли, благодати Божией, которая призывает, и воли человеческой, которая следует призыванию. … В вопросе о предопределении пусть будет для нас непонятно все, что говорит Свящ. Писание, ибо оно непостижимо, – толкования святых отцов, ибо они трудны, – мнения ученых богословов, ибо они туманны. Пусть это будет поставлено в вину нашему разуму, слабому и слепому, который не может взойти на высоту или рассмотреть невидимое. … Достаточно знать эти два ясные, легкие и прочные положения: первое – что Бог хочет, чтобы мы спаслись, ибо Он – человеколюбив; второе – что мы можем спастись, ибо мы свободны. Воля Божия и произволение человеческое образуют предопределение. Бог хочет; если хочет и человек, то он уже предопределен. Да, человеколюбец Бог хочет, чтобы мы все спаслись, и это подтверждается Его тремя друг другу не противоречащими свойствами – Божественным правосудием, милосердием и промыслом. Бог даровал закон безразлично (абсолютно – от сост.) для всех людей и хочет, чтобы все решительно исполняли его: нет человека, который не был бы обязан соблюдать закон Божий. Греки и варвары, нечистивцы и православные, иудеи и христиане должны исполнять этот долг. Какую же награду ожидают себе люди за исполнение Божественного закона? – Спасение и царство небесное. «Если захотите и послушаетесь, то будете вкушать блага земли» (Ис.1:19), так обещает Бог устами Исайи. Не было ли величайшей несправедливостью, если бы Бог желал, с одной стороны, чтобы люди соблюдали Его закон, а с другой – не желал бы всеобщего спасения? Если бы Он одну часть предопределял ко спасению, а другую предосуждал на муку? Как? Всех призывает на подвиг и только некоторых – к награде? Требует, чтобы все одинаково служили ему, но не желает всем дать одинаковую плату? Нет, правосуден Бог, – Он есть само правосудие: давая всем закон, Он хочет, чтобы все спаслись …. Это, действительно, только хотение, которое вместе со святым Дамаскиным весь лик богословов называет предваряющим; оно само по себе недостаточно для спасения человека. Оно есть как бы огненный столб, ночью указывавший Евреям путь в пустыне, – указывает путь, но не влечет по пути спасения. Это – благодать Божия, предваряющая, но необходимо со стороны человека произволение следовать ей. Это Бог призывает, но необходимо, чтобы человек внимал. Воля Божия есть одно только крыло; необходимо и другое крыло, наша воля, чтобы взлететь на небеса. Воля Божия и воля человеческая образуют предопределение. Бог хочет: если хочет и человек, то он уже спасен. От начала Бог создал человека свободным…. Бог оставил человека в его воле и не хочет производить никакого давления на его свободу. «И оставил его в руке произволения его» (Сир.15,14). Всемогущ Господь в Своей власти. Всемогущ и человек в своей свободе. … Как человек не может спастись без благодати Божией, так и Бог не может спасти человека без свободной воли человека. … Решение Божественное не похоже на решение человеческое. «Ваши мысли – не Мои мысли» (Ис.55,8). На сколько земля отстоит от неба, на столько же и судьбы человеческие отличаются от судеб Божиих. Бог иначе предопределяет, иначе подает Свою благодать, иначе дарует Свою славу, иначе творит избрание. Бог наблюдает за всем и Своим всевидящим оком видит все, до мельчайшего и сокровеннейшего. Бог праведен и судит каждого по достоинству. Он не смотрит на лица, не взирает на дары…. Бог всемудр и не обманывается хитростью, не побеждается страстью, не изменяет по слабости. … Он кого хочет, милует, ибо предвидит, что он будет человеком хорошей и послушной воли; а кого хочет, ожесточает, ибо предвидит, что он будет злого и нераскаянного сердца. Одного Он делает сосудом благословения, как Павла, а другого сосудом бесчестия, как фараона, ибо предвидит, что он (действительно) есть сосуд гнева, обреченный на погибель. Так должно понимать вышеприведенный текст, так его объясняют все святые отцы, особенно Златоуст в своем 16 слове на 9-ую главу послания к Римлянам. Итак, упомянутый текст не доказывает того, будто Бог не имеет всего желания спасти тебя, или будто ты не имеешь полной свободы спасаться. Всегда зовет тебя человеколюбец Бог, желай, и ты свободен, и будешь всегда предопределен. Мы исповедуем, что Бог делает, что хочет, ибо всемогущ. Но знаем (также), что Бог творит только должное, ибо Он правосуден. И хотя мы не знаем судеб Господних, ибо это бездна глубокая, – во всяком случае, веруем, что в Боге нет лицеприятия. … Итак, Бог не лицеприятен. Он всех зовет в Свое царство, никого не выделяет, а предпочитает только достойных. Окажись и ты достоин и будешь предопределен. "Мне оказаться достойным? Как это? Ведь Бог наперед знает, предопределен ли я в рай, или обречен на муки. Если я предопределен в рай, нет никакой нужды больше трудиться, чтобы достигнуть его; а если я осужден на муки, совершенно напрасно стараться избежать их. Ни в первом, ни во втором случае я не свободен. Предведение Божие верно; то, что Бог предвидит, непременно должно случиться. А если я свободен сделать то, чего Бог не предвидит, то значит, Бог ошибается, а это невозможно". Что ты говоришь, о человек? Ты говоришь: «если я свободен, то Бог ошибается? А я утверждаю, что если я не свободен, то Бог меня обманывает. Он вводит меня в заблуждение, ибо устами пророков и апостолов, Своими собственными устами зовет меня к покаянию, хотя Сам хорошо знает, что у меня решительно нет свободы раскаяться. Он обманывает меня, ибо призывает меня, взяв крест, идти за Ним, а Сам связал мою волю. Обманывает, ибо повелел мне соблюдать Его заповеди, а Своим предведением совершенно лишил меня силы. Итак, если я не свободен, то не есть ли наша вера – одна ошибка, Евангелие – одна шутка?». Нет! Бог не заблуждается, ибо Он есть Сама Премудрость, не обманывает другого – ибо есть Сама Истина. Ты не понимаешь, что такое Божественное предведение и что оно совершает. Так выслушай. Оно действительно есть камень преткновения, о который многие споткнулись и упали. Но кто думает о нем так (как ты) – сильно ошибается и очень далек от истины. … Бог действительно предвидит, будешь ли ты в раю или аду, но узнай, что из этого следует. В зеркале мы оказываемся такими, какими есть на самом деле, красивые – красивыми, и наоборот. Точно также и в чистейшем предвидении Божием мы являемся такими, каковы и в действительности: – или записанными светлыми буквами в книгу жизни, или помеченными в роковой книге смерти; если мы праведны, – то в лике спасенных праведников, а если грешны, – в списке осужденных грешников. Зеркало отражает наш вид, а предведение Божие – наше произволение. Это – мысль Григория Нисского. "Праведный суд Божий сообразуется с нашим расположением. Каково наше внутреннее (чувство), то же и Он воздает нам от Себя". И, как зеркало, отражающее красивого и безобразного, не делает их такими, так и Божие предведение, в котором один является предопределенным в рай, а другой – осужденным на муки, (на самом деле) ни первого не влечет к спасению, ни второго на муки. "Предведение Божие, - говорят богословы, - только созерцательно (бездеятельно – от сост.), а не деятельно". Это значит, что ты спасаешься или осуждаешься не потому, что Бог предвидит твое спасение или осуждение, а потому, что добрыми своими делами, содействуя благодати Божией, ты должен спастись, и Бог предвидит твое спасение; или потому, что злыми своими делами, избегая благодати Божией, ты должен быть наказан, и Бог предвидит твои муки. Таким образом, Иуда предал Христа не потому, что Христос предвидел его предательство, а наоборот, Христос предвидел предательство Иуды потому, что он намерен был предать Христа. Так об этом говорит мудрый Иустин, философ и мученик. "Не предведение есть причина будущих событий, а будущие события – причина предвидения. … Не Христос – виновник предательства Иуды, а предательство – причина Господнего предвидения". Если ты будешь жить богоугодно, спасешься, а если развращенно – погибнешь. Бог предвидит и то, и другое. Но ни того, ни другого не предрешает Божие предвидение. Ты или спасешься, или погибнешь, одно из двух несомненно, но не определено наперед. … Так теперь, когда ты живешь богоугодно, Бог предопределяет тебя в рай. Завтра ты согрешишь, и Бог определит тебя на мучения. Опять раскаешься, опять предопределен (на спасение). Как ты изменяешь свою жизнь, так и Бог – решение. Божий суд сообразуется с нашим произволением, – "и сообразуется с нашим расположением". … Пусть даже и состоялось решение о твоей погибели, но я говорю тебе: если ты обратишься и раскаешься, то спасешься, несмотря на определение о твоей муке. Подобно тому, как твоя воля переходит от хорошего к дурному или наоборот, так и Божие решение переходит от спасения к наказанию и наоборот. "Праведный суд Божий сообразуется с нашим расположением: каково наше внутреннее состояние, то же и Он воздает нам от Себя". Таким образом, предведение и определение Божие не препятствует ни Богу в желании спасти тебя, ни тебе – в свободе спастись. … Ты, о, человек, сам впадаешь в грехи и, раскаявшись, опять исправляешься благодатию Божией. Если ты и стал сосудом чести, ты можешь обратиться в сосуд бесчестия, и, наоборот, - из сосуда бесчестия обратиться в сосуд чести. … Бог решил спасти праведных и наказал грешных. Ты праведен? Смотри, как бы тебе не пасть, ибо тогда определение о твоем спасении превращается в определение о твоем наказании. Если ты грешен, постарайся раскаяться, и тогда решение о твоем наказании превратится в решение о твоем спасении. … Поэтому тебя не касается, что Бог решил о тебе или что предвидит; это ни полезно, ни вредно. Ты хочешь знать, что такое предопределение? Это - благодать Божия и человеческая воля вместе. Бог хочет, ибо Он человеколюбив; если хочет и человек, ибо он свободен, то человек предопределен. Но, о, душа моя, что предуготовано для меня? Предназначена ли ты в рай или ад? Кто скажет мне это, кто уверит в этом? Братья, ведь все мы - странники в этой жизни, полной печали; никто поэтому не может знать, что произойдет в будущем. Это обнаружится в конце. Сообразно тому, окажемся ли мы праведными или грешными, мы и получим от праведного Судии или венец славы, или осуждение на муки …Ты, о, христианин, спрашиваешь: твоей душе предстоит вечная жизнь или вечная смерть? «От тебя зависит это решить». Предопределение о тебе зависит от воли Божией и от твоей воли. Бог хочет; если и ты хочешь, ты предопределен для вечной жизни».

**Лука Крымский** (Проповеди, т.1, Слово на Пассии. 9-е): «О, Господи! О, Господи, как это страшно! Ученик, апостол предал на смерть Господа своего. Не раз, вероятно, возникал у вас вопрос, как же это, зачем это Господь Иисус, Бог Всеведущий, избрал Иуду в число двенадцати апостолов? Ведь знал, знал Он, что это за человек, знал, что предаст Его! Знал, знал, как Всеведущий, все знал; но то, что сделал Иуда, было предсказано пророком Давидом более чем за тысячу лет до Рождества Христова, ибо в 68-м псалме своем он говорит так: "Да будет двор его пуст, и да не будет живущего в нем: и достоинство его да приимет другой" (Деян. 1, 20). А в другом псалме он говорит от лица Господа Иисуса Христа: "Ядущий со Мною хлеб поднял на Меня пяту". Это было, как и все то, что случилось в жизни Господа Иисуса на земле, еще до сотворения мира предуставлено в Завете Божием, предусмотрено было падение Адама и Евы, предусмотрена глубокая развращенность рода человеческого. Было принято решение, изумляющее нас той бездной любви, которая породила это решение, любви к погибающему роду человеческому: было заранее предрешено, что Второе Лицо Святой Троицы, Бог Слово воплотится, сойдет на землю, Своей проповедью и Своей смертью на кресте спасет погибающий род человеческий. Итак, все было заранее предусмотрено, все пророками предвозвещено. Страдания Христовы были описаны св. пророком Исаиею так ярко, так сильно, как будто он сам присутствовал при этих страданиях, почему и именуется он Ветхозаветным Евангелистом. Зачем и почему был избран Иуда в ученики? Затем, что должно было исполниться то, что было предначертано в предвечном Божием Завете и предвозвещено пророками. Вас это, может быть, удивляет? Спросите вы – а разве иначе нельзя было? Не нам, не нам рассуждать! Так было угодно Богу, так предуставил Бог – значит, так должно было произойти! Об Иуде предателе на Тайной Вечере Господь сказал страшное слово: "... один из вас предаст Меня... лучше было бы этому человеку не родиться" (Мф. 26, 21, 24), – так страшен грех его. Чтобы понять вам, почему нужен был Иуда как орудие предания на смерть Господа, скажу я вам, что Бог не раз в глубокой древности избирал сосудами гнева Своего людей, погрязших во грехах, безнадежных для истины, избирал их орудием Своих Божественных действий. Таким был фараон, не хотевший отпустить народ израильский из Египта; таков был страшный царь Навуходоносор, таков был и Иуда. Но опять спросите, зачем попускает Бог, чтобы рождались такие злые люди, а если рождаются, скорее умирали бы. Опять критика Божиих путей, опять рассуждения о том, чего не понимаете. Понять надо, что злыми Бог никого не творит. Злыми не рождаются, злые потому злы, что сами избирают путь зла; они могли бы быть добрыми, избегнуть страшной участи Навуходоносора, фараона, Иуды, если бы этого захотели. Помните, помните основную и важнейшую истину – ту истину, что Бог насильно никого к Себе не привлекает, страхом и трепетом не заставляет повиноваться Ему. Помните, что только чистая свободная любовь к Богу угодна Ему. Подчинение из страха не имеет никакой нравственной ценности. Иуда, если бы захотел, мог бы не стать тем страшным предателем, которым стал. О сколько доброго, великого видел и слышал он от Учителя своего! … Он ждет, не погаснет ли страшная мысль о предательстве в сердце Иуды, в последний момент не раскается ли в злодеянии, которое затевает, не откажется ли от намерения предать Господа. Но зло в сердце Иуды уже достигло такой огромной силы, что он не постыдился даже вместе с другими учениками спросить: "Не я ли, Господи?". Ведь знал, окаянный, что именно он, знал, что предает, и посмел спрашивать, не я ли. … Сатана сотворил обитель свою в сердце Иуды подобно тому, как Дух Святой делает обителью своей сердце чистых и праведных людей. Иуда стал домом сатаны».

**Макарий Египетский** (Семь слов, сл. 4, гл.12): «… слушай, что говорит Павел: «дано мне жало в плоть, ангел сатаны, удручать меня, чтобы я не превозносился» (2Кор. 12, 7). Видишь, что и достигшие таких степеней имеют нужду в остережении. Сверх того, если бы человек сам не дал повода сатане; то сатана не стал бы господствовать над ним насильно. … До конца пребывший верным благодати делается принадлежащим к части Христовой; а кто не таков, тот хотя бы и родился Духом, то есть стал причастником Духа Святого, в своей будет иметь власти последовать воле сатаны».

**Макарий Египетский** (Духовные беседы, б.15): «Человек имеет такую природу, что и тот, кто во глубине порока и работает греху, может обратиться к добру, и тот, кто связан Духом Святым и упоен небесным, имеет власть обратиться к злу. Представь себе женщину, одетую в рубища, томящуюся голодом, покрытую нечистотами; и если она, после многих трудов достигнет царского сана, облечется в порфиру и венец, сделается невестою царя, то вспоминает прежнюю свою нечистоту, и имеет волю возвратиться в первобытное состояние, но не решается снизойти до прежней срамоты; потому что сие безрассудно. Но и те самые, которые вкусили Божией благодати, и стали уже причастниками Духа, если не будут осторожны, угасают и делаются хуже того, какими были, живя в миру. И сие бывает не потому, что Бог изменяем и немощен, или Дух угасает, но потому, что сами люди не согласуются с благодатью, почему и совращаются и впадают в тысячи зол».

**Макарий Оптинский** (Душеполезные поучения преп. Оптинский старцев, гл. Спасение): «...Бог «хочет, чтобы все люди спаслись и достигли познания истины» (1Тим. 2,4); но как видим из священных повествований, что есть спасающиеся и погибающие, то неужели виновен Бог, что не дал им мысли благой, могущей их к Нему привести? Это была бы хула на Бога. Он сотворил человека самовластным, и хочет, чтобы он сам избирал правый путь и к Нему стремился; Он же готов ему воспомоществовать и укреплять в оном, но не нудит не хотящего избирать правый путь, а попускает по злой его воле, и потому виновен сам человек, не избравший благого пути, как пишет в Псалме: «не восхотел благословения, - оно и удалится от него» (Пс.108, 17). Посему надобно, по данному от Бога нам разуму и самовластию, избирать самим благое и просить, да утвердит Он в нас сие Своим благоволением и поможет исполнить, «ибо без Меня не можете делать ничего» (Ин. 15, 5)».

**Иосиф Оптинский** (Письма, п.182): «Пишешь: «Я от кого-то слышала, что спасутся только те, которые предъизбраны Богом». — Правда. Но почему некоторые предъизбраны Богом ко спасению? — Потому что Бог Всеведущий от века знал и знает, кто из людей как будет жить, а потому и предопределил от века одних, проводящих жизнь в покаянии и смирении, к славе, а других, ленивых и нерадящих о своем душевном спасении, к вечному мучению. Притом из истории мы видим, что и самые суды Свои Господь переменяет при перемене обстоятельств. Например, Господь определил некогда истребить ниневитян. Но когда ниневитяне проповедью Иониною покаялись, Он отменил Свой суд несмотря на то, что пророк Божий уже изрек ниневитянам волю Божию: «еще три дня, и Ниневия превратится...»».

Думаю, читатель получил ответ на возможный свой вопрос: как же христиане могут быть не теми, кто спасется…

И напоследок приведем одно поучение по поводу пророчеств.

**Иоанн Златоуст** (Сохранившееся из толкования на книгу пророка Иеремии, Предисл.): «Предсказывают пророки не только тогда, когда их спрашивают…, но большею частью по собственному почину … Вообще из пророчеств одно духовное (от Духа), другое— диавольское, среднее между ними — естественное (φυσική) или искусственное, а четвертое — общее (κοινή) и народное. Причастниками духовного пророчества делаются преимущественно святые; а по устроению (Божию) и такие, как Навуходоносор, фараон, Валаам и Каиафа. … Предвещание у (диавольских) — не вследствие добродетели, как у нас, а посредством какой-либо хитрости; (диавольские) прорицают о богатстве, болезнях, войнах, имея при этом в виду не добродетель, а порок; а у нас (водимых Духом Святым) (предсказывается будущее) для исправления нравов и перемены к лучшему. Те должны исполниться (на деле), а эти (от Духа) — не всегда. Какая польза от предсказания, делаемого для блага души, если предсказанное в точности исполнится, не допуская никакой перемены с нашей стороны? Бог, предсказывая, указывает и способ избавиться от бедствий, если мы хотим покаяться. В этом и состоит польза пророчества. Если (люди) остаются без всякого изменения (к лучшему), то оно исполняется. Те (диавольские), в некоторых случаях явившись согласными с событиями, оказались большею частью ошибочными. Те (кроме того) требуют (особых) орудий, мест, времен и денег. А Бог свободен от этого. Таково божественное и дьявольское пророчества… — (Также) неудивительно, что из пророков одни неясны, а другие более ясны, когда в одной и той же книге божественного Писания есть неясное и ясное, когда и в сочинении одного писателя одно изложено так, а другое иначе, как это (видим) в Псалмах, апостольских Посланиях и словах Господа. А вообще неясность происходит или от свойства предметов, необычных для слуха, каково сооружение скинии, и приготовление храма у Иезекииля, или от слушателей, не имеющих надлежащего разумения. … Происходит неясность и от свойства говорящего, имеющего наклонность к такому изложению. И пророкам Дух внушал только мысли, а не слова, затем они выражали (эти мысли) в свойственной им форме речи, потому что пользовался не как неподвижными (существами), как — демоны при своих внушениях. Он хотел, чтобы понимали то, что говорят и говорили с участием их разума».

## 3. Святоотеческие поучения и увещевания священникам, живущим в смертных грехах, или о пастырях – волках «В ОВЕЧЬЕЙ ОДЕЖДЕ» (Мф.7,15), «которые имеют образ благочестия»

И, как уже говорилось, так как в современное время, к сожалению, ложными христианами являются и немало священнослужителей, и монахов, то сейчас приведем разные поучения о них. (Обратим внимание, что такие священники, диаконы, клирики и монашествующие были всегда, т.к. о них писали святые отцы разных времен.) И для того, чтобы закрыть вопрос о христианах этого чина, живущих в смертных грехах, т.к. составитель о нем упоминал вначале, а продолжить говорить обо все христианах, поставим этот раздел во Введении.

Опять-таки скажу, т.к. это - вопрос о священнослужителях Бога, то составитель не дерзает рассуждать об этом, т.к. знает следующие истины:

**Иоанн Златоуст** (т.10, ч.1,б.8, и др.): «Случается, что … миряне живут благочестиво, а священники порочно; и если бы благодать всегда искала достойных, то не было бы ни крещения, ни совершения тела Христова, ни приношений. Но теперь Бог действует и чрез недостойных, и благодать крещения нисколько не терпит вреда от жизни священника; иначе и приемлющий терпел бы вред. Хотя это бывает редко, однако бывает. Говорю это для того, чтобы кто-нибудь из предстоящих, наблюдая за жизнью священника, не соблазнялся касательно совершаемых им таинств. Человек ничего не привносит в них от себя, но все – дело силы Божией; Бог действует на вас в таинствах. (т.11, ч.2, б.2) Дары Божии не таковы, чтобы они зависели от священнической добродетели; все происходит от благодати; дело священника – только отверзать уста, а все совершает Бог; священник же исполняет только видимые действия.(т.12, ч.2, сл. 46) … Благодать Божия действует и через недостойного, не ради нас, а ради вас. … Не меня ты презираешь, а священство; когда увидишь, что я его лишен, тогда презирай; тогда и я не дозволю себе распоряжаться; а пока мы восседаем на этом престоле, пока имеем председательство, до тех пор имеем власть и силу, хотя бы были недостойны. (т.1, ч.2, О священстве, сл.6) … Еще прежде пророков, при установлении жертв желая показать, что грехи священников подлежат гораздо большему наказанию, нежели грехи простолюдинов, Он повелевает приносить за священника такую жертву, какая (была приносима) за весь народ (Лев, гл. 4). Этим Он выражает не что иное, как то, что раны священника нуждаются в большей помощи и такой, в какой - раны всего вообще народа; а они не нуждались бы в большей помощи, если бы не были тягчайшими; тягчайшими же они бывают не по своей природе, но по достоинству священника, который совершает эти грехи. Но что я говорю о мужах, проходящих это служение? Дочери священников, которые не имеют никакого отношения к священству, по причине достоинства отцов своих за одни и те же грехи подвергаются гораздо строжайшему наказанию. Преступление бывает одинаково как у них, так и у дочерей простолюдинов, например: любодеяние у тех и других, - но первые подвергаются наказанию гораздо тягчайшему, нежели последние (Лев. 21, 9; Второз. 22, 21). — Видишь ли, с какою силою Бог внушает тебе, что начальник заслуживает гораздо большего наказания, нежели подчиненные? Наказывающий дочь священника более других дочерей за отца ее, подвергнет не равному с другими наказанию того, кто бывает виновником такого увеличения наказаний ее, но гораздо большему; и весьма справедливо; потому что вред не ограничивается только самим начальником, но губит и души слабейших и взирающих на него людей».

**Дионисий Ареопагит** (Письма к разным лица, 8. К монаху Демофилу): «… послушай слов наших: служителям Церкви и высшим тебя, тем менее монахам равного с тобою чина (и мирским христианам – от сост.) порицать священника не следует, хотя бы казалось, что он и недостойно приступает к Божественным Тайнам или хотя бы очевидно он делал что-нибудь запрещенное. … Разве не должно, скажешь ты, исправлять священников, обличенных в нечестии или в каком бы то ни было преступлении? И можно позволить им бесчестить Бога преступлением закона, которым они одни хвалятся (Рим.2:23)? Какие же они посредники Божии? Как могут возвещать народу божественные добродетели, когда не знают силы их? Или как могут просвещать других, когда сами помрачены? Как преподадут божественного Духа, когда внутренне и истинно не уверены, есть ли даже Святой Дух? … Просто сказать: во всех существах праведный во все Промысл воздает через первые вторым по достоинству. Следовательно, и те, которых Бог поставил начальниками над другими, должны воздавать достойное низшим себя и подчиненным себе. … Итак, ты сам назначай (себе, т.е. суди о себе, предписывай себе, исправляй себя – от сост.), а тебе назначат священнодиаконы, им - священники, священникам - архиереи, архиереям - апостолы и преемники апостолов. Если же кто и из них преступит обязанность, то исправлять его должны святые одного и того же чина. Таким образом, чин с чином не смешается, но всякий останется в своем чине и при своем служении. Все это мы представили тебе для того, чтобы ты знал и исполнял свой долг».

Итак, вот поучения тех, которые выше по чину священнослужителей - святых отцов, предназначенные для них (которые они, конечно, хорошо знают, но, под действием греха, возможно, забывают).

**Лука Крымский** (Сб. «Евангельское злато», Горе тебе, Хоразин!...): «Совсем не все равно, творит ли грехи человек, не знающий Божия закона, совершенно не просвещенный в религиозном отношении, или творит грехи человек, хорошо знающий закон, в особенности великое учение Христово. … Гораздо большая ответственность лежит на христианах, познавших благодать Христову, ибо от всякого, кому дано много, много и потребуется, и кому много вверено, с того больше взыщут (Лк. 12:48). Какая потрясающая душу правда в этих важнейших словах Христовых! Разве можно поставить на одну доску простых мирян, часто невежественных в Писании, не получивших даров благодати Святого Духа, и епископов, священников, диаконов, которые в Таинстве священства получили эти великие дары? Неужели можно думать, что епископы, священники, диаконы, впавшие в блуд, будут так же наказаны Богом, как убогие по уму, воле и чистоте, не ведущие закона Божия слабые миряне?!».

**Дмитрий Ростовский** (т.3, 18. Приготовление иереев к Божественному Причащению): «Если какой-либо иерей по случаю или по действию дьявольскому, или по своему произволению впадет в какой-либо смертный грех, такой пусть не дерзает совершать Литургию, пока не очистит свой грех покаянием, ибо совершающий Литургию в смертном грехе крайне прогневляет Бога. … Тот иерей, который недостойно служит Святую Литургию, наводит гнев Божий не только на себя одного, но и на весь народ, ибо если пастырь тяжко согрешает, то многие овцы терпят зло, подобно тому, как за грех Давида на израильский народ нашло неожиданное смертное всегубительство. Иерей, находящийся в гневе и вражде, как и в другом каком смертном грехе (ибо гнев — это тяжкий смертный грех), пусть не дерзает совершать службу, пока не разрушит вражду примирением и не очистит смертный грех покаянием».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, 3. Поуч. на день памяти … Симеона Богоприимца…, и др.): «Разве в том благочестие, чтобы именоваться правоверными, а следовать зловерным? Устами исповедовать веру истинную, а беззаконной жизнью отвергать Того, в Кого веруем? Челом поклоняться Христу до земли, а скверными делами вторично распинать Его, ругаться над Ним? В этом ли богопочитание? В этом ли христианство? К каждому из таких относятся слова Господа в Апокалипсисе: «Знаю твои дела; ты носишь имя, будто жив, но ты мертв» (Откр. 3, 1). Ты жив телом, но мертв душой; имя носишь Христово, а дела у тебя бесовские; молишься Христу, а демону угождаешь и Христа всегда прогневляешь! Разве это благочестие? Истинное благочестие познается и на самом деле существует у того, кто по именованию благочестия и делами чтит Бога, направляя к добродетели свою жизнь».

**Максим Грек** (Слово 20): «(Откровение Господа, записанное преп. Максимом) Тогда как Я повелеваю ходить узким и прискорбным путем, вводящим в жизнь тех, кои живут в воздержании и плаче, в терпении скорбей и напастей,—вы избираете путь пространный, которым идут и дикие народы: вкусно и обильно каждый день питаетесь и проводите время в смехе и пьянстве, в разных играх и рукоплесканиях, не допуская, чтобы что-либо из этого подверглось испытанию на страшном Моем суде, и совершенно изгнав память о сем из душ ваших. …Вы, подобно язычникам, незнающим Меня, Бога, всею душою прилепились к собранию богатства, предались пьянству, неправдам, разврату, как нисколько не думающие быть судимыми за это Мною, страшным Судиею. И опять, Я ублажаю миротворцев и называю их сынами Божиими; вы же друг другу завидуете, друг друга ревнуете, и, как дикие звери, восстаете друг против друга яростью и бесконечною враждою. Да еще поступают так и те, которые нарицаются Моими священниками, наставниками Моего нового Израиля, которые должны бы своею примерною жизнью быть светом, а учением своим быть солью, и должны быть образцом целомудренной жизни как для верующих, так и для неверных. Вы же ныне,—о, какой невыразимый стыд!—соделались наставниками всякого нечестия, преткновением и предметом соблазна для верных и неверных, ибо наравне с простыми и невежественными людьми и объедаетесь, и упиваетесь без всякого воздержания, и с великою яростью досаждаете друг другу, когда от многого винопития возникнет между вами спор, который и приводит вас в сильное бешенство. И это происходит у вас во дни Моих божественных праздников, когда следовало бы трезвиться, жить благочинно, и других, примером своей трезвенной жизни, привлекать к спасительному соревнованию вам. Вы же установленные Моим повелением (праздники), во славу и в честь Мою, а вам - во освящение и к исправлению доброго жития, … сделали себе поводом к пьянству и разгулу, крайне неприлично бесчинствуя в эти дни. Так ли воздаете Мне за Мое к вам благоутробие, за смерть Мою и тридневное погребение, которые Я подъял ради вашего спасения? Так ли стараетесь достойно прославить и почтить Меня, прославившего вас божественною Моею славою? Воистину, вы постоянно оказываетесь неблагодарными Мне и весьма противящимися, не радя о божественной Моей славе. Вы у всех славны и честны, и всякими благими обогатились в изобилии; вера же Моя и божественная слава обращаются в большой смех у язычников, видящих ваши нравы и ваше житие, направленными не по Моим заповедям, а, напротив, сообразными их беззаконным нравам и наполненными всякими пороками: пьянством, гордостью, лихоиманием, развратом; «этого ради», как написано, «грядет гнев» Мой на вас, и не перестанет идти, пока окончательно не истребит из вас всякое зло».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.33): «… Некоторые из них (живущих в постыдной похотливости своей и не (могущих) воздержаться, чтоб не удовлетворять ее постыдными делами) доходят до такого безумия, что дерзают причащаться пречистого Тела и бесценной Крови Христовых. Какое бесстыдство и самозабвение! … Горе причащающемуся, потому что, причащаясь после срамных дел, не очищенных покаянием и епитимиями, он все больше и больше подпадает власти диавола, а, наконец, и совсем им завладевается; и Бог совершенно оставляет такого за его бесстыдность и нечистоту, и особенно за его бесстыдство и дерзость, как пишет Святое Евангелие об Иуде, что как только причастился он, поданного ему Христом Господом хлеба, сей божественной вечери, тотчас «после сего куска вошел в него сатана» (Ин.13:27). … Недостойно причащающиеся повинны бывают крови Христа Господа, то есть будут осуждены вместе с Иудою и распинателями Господа. А что может быть хуже и тяжелее, как подпасть такому же осуждению, какому подпадут распявшие Господа? … Если любящий грех и недостойно причащающийся Пречистых Таин Тела и Крови Спасителя не подвергается тотчас вразумительным мучениям, то всячески не избежит вечных мучений там, где червь неусыпающий и огонь неугасающий. Итак, если таковый не боится вечного жжения и нестерпимых мук вместе с диаволом во веки веков, то пусть бесстрашно причащается. Если же боится, то лучше для него, воздержавшись некоторое время от причащения Пречистых Таин, покаяться, поплакать пред Богом, потрудиться по силе своей над изменением произволения своего и пресечь злой навык свой греховный, и тогда уже причаститься, без опасности для души своей, - и изженется из него сатана, который, живя в нем, насильственно подвигал его на распутство и всякую нечистоту. … Подобает нам знать, что есть пять классов людей, которым воспрещается от святых отцов приступать ко Святому Причастию: первый - оглашенные, как еще некрещеные; второй - крещеные, но возлюбившие срамные и неправедные дела, как отступники от святой жизни, для коей крещены, как-то: блудники, убийцы, лихоимцы, хищники, обидчики, гордецы, завистники, злопамятливые, которые все, будучи таковыми, не чувствуют, что суть враги Богу и находятся в бедственном положении, почему не сокрушаются, не плачут о грехах своих и не каются; третий - бесноватые, если они хулят и поносят божественное таинство сие; четвертый - те, которые пришли в чувство и раскаялись, прекратили греховные дела свои и исповедались, но несут наложенную на них епитимию стоять вне церкви определенное время; и пятый - те, у которых еще не созрел плод покаяния, то есть которые не дошли еще до решимости посвятить Богу всю жизнь свою и жить прочее во Христе жизнию чистою и безукоризненною. Эти пять классов очевидно недостойны Святого Причастия. Достоин же причаститься Пречистых Таин тот, кто чист и непричастен грехов, о коих мы сказали. Но когда кто-либо из таких достойных осквернится каким-либо осквернением, как человек, тогда, конечно, и он недостойно причастится, если не отмоет покаянием того, чем осквернился».

**Иоанн Златоуст** (т.7, ч.1, б.40, и др.): «Ничто так не раздражает Бога, как священнослужение недостойное. (т.9, ч.1, б.3) Когда ты сильно возжелаешь священства, то противопоставь геенну, противопоставь отчет, какой там нужно дать, противопоставь покойную жизнь, противопоставь степень наказания. Если ты согрешишь просто, как человек, ты не потерпишь ничего подобного; если же согрешишь, будучи священником, – ты погиб. … Не думаю, чтоб в среде священников было много спасающихся; напротив – гораздо больше погибающих, и именно потому, что это дело требует великой души. (т.7, ч.2, б.25) Не все грехи одинаково наказываются, но есть многие и различные наказания, смотря по времени, по лицам, по достоинствам, по степени разумения, и по многим другим обстоятельствам. Чтобы яснее были слова мои, укажем здесь на один грех - блуд; и смотри, сколь многоразличные наказания представлю я, не от себя самого, но из божественных Писаний. Кто любодействовал прежде закона, - иначе наказывается. … Кто любодействовал после закона, тот потерпит более жестокое наказание…. Кто сделал блуд, будучи священником, тот соответственно своему сану получает величайшее и усиленное наказание. (т.1, ч.2, О священстве, сл.3) Нельзя, нельзя священникам скрыть свои недостатки; и малые из них скоро делаются известными. …Священнослужение совершается на земле, но по чиноположению небесному; и весьма справедливо; потому что ни человек, ни ангел, ни архангел, и ни другая какая-либо сотворенная сила, но сам Утешитель учредил это чинопоследование, и людей, еще облеченных плотию, соделал представителями ангельскаго служения. Посему священнодействующему нужно быть столь чистым, как бы он стоял на самых небесах посреди тамошних Сил. (т.6, ч.2, Беседа о том, что один Законодатель Ветхого и нового заветов …) Закон назначает священнику изумруд, имеющий двоякую красоту: и прекрасный цвет, и чистоту на подобие зеркала. Так как нужно, чтобы священник, бодрствуя, вел подвижническую жизнь, и чтобы последняя была зеркалом для народа, то закон и желает, чтобы священник на раменах носил образ добродетели. (т.2, ч.2, Седьмое слово о священстве) Если кто удостоится получить эту честь (священства) и будет в ней ходить достойно и беспорочно, то она доставляет ему жизнь и нетленный венец; если же кто осмелится недостойно захватить эту честь, то он доставляет самому себе кромешнюю тьму и немилостивый суд».

**Исаак Сирин** (Слова подвижнические, сл.21, п. О различии слез): «…посвятить себя Богу, и жить добродетельно, есть одно из великих дарований Христовых. Ибо многие, забыв, что по сей благодати сподобились они стать отлученными от людей и посвященными Богу, причастниками и приемниками дарований Его, избранными и удостоенными служения и священнодействия Богу, вместо того, чтобы непрестанно устами своими благодарить за сие Бога, уклонились в гордыню и высокомерие, и думают о себе не как приявшие благодать священнодействия, чтобы священнодействовать Богу чистым житием и духовным деланием, но как оказывающие милость Богу, когда бы надлежало им рассудить, что Бог изъял их из среды людей, и соделал присными Своими для познания тайн Его. И не трепещут они всею душею своею, рассуждая таким образом, наипаче же, (не трепещут) когда видят, как у рассуждавших подобно этому прежде них внезапно отъято было достоинство, и как Господь в мгновение ока свергнул их с той высокой славы и чести, какую имели они; и уклонились они в нечистоту, непотребство и студодеяние, подобно скотам».

**Преп. Феогност** (Добротолюбие, т.3, гл.13, и др.): «Сподобившись Божественного и честного священства, прежде всего себя самого обязан ты всегда иметь принесенным в жертву умерщвлением страстей и сластей плотских, и таким образом дерзать приступать к животворной и страшной жертве, если не желаешь быть сожжен Божественным огнем, как какое-либо легко сгорающее вещество. (гл. 17) Приявшему священство и от всех страстей надлежит быть чисту, особенно же от блуда и злопамятства, о коих даже легких помышлений иметь не следует; если не хочешь подвергнуться гневу и проклятью, подобно прокаженному или сажею испачканному, когда он дерзнет коснуться царева тела. (гл.20) Если же для плоти и мiра страстно живешь ты, то уготовляешь себя после смерти на вечное мучение; если прежде кончины произвольно не перестанешь совершать бескровную жертву. Кому неизвестно, что многие из недостойно Священнодействующих восхищены быв отселе внезапной смертью, пересланы прямо в тамошние мучилища. (гл. 21) Один иерей и вместе монах, славившийся благочестием и многими по внешней видимости почитаемый досточестным, внутри же скрытно ласкосердствовавший и осквернявшийся, когда, совершая Божественную и Священную Литургию, дошел до херувимской песни, и, преклонив, как обычно, выю пред святою трапезою, начал читать: «никтоже достоин...» внезапно оказался мертвым, потому что душа оставила его в этом положении. (49) Опять у нас слово о пречестном священстве, какого ангельского устроения и какой чистоты требует оно, а по принятии его еще большей, чем прежде, твердости и целомудрия: ибо если нечистое сколько-нибудь следует очищать, то чистое как допускать до осквернения? Иначе, если свету попустим омрачиться, и к масти благовонной примешаем что зловонное, то имеем наследовать увы, – и пагубу, как святотатцы, подобно Анании и Сапфире. (52) Легок чин священства и благо иго его; но лишь тому, если кто, вместе с тем, как приемлет его, начинает и исправлять его, как должно…. … (54) Не осилив же отстать и очиститься от страстного расположения, по причине долговременной привычки, как дерзаешь ты, окаянный, касаться того, что и для Ангелов неприкосновенно? Итак или вострепещи и воздержись от Божественного священнодействия, и тем умилостиви правду Божию, или как бесчувственный и неисправимый, попускай себя впасть в руки Бога живого, Который не пощадит тебя человеколюбно, но накажет немилосердо за то, что ты бесстыдно дерзаешь приступать к царской брачной вечере с душой оскверненной и в рубищах, когда ты недостоин даже входа в царский чертог, а не только возлежания на его вечере. (55) Знал я одного из освященных, который дерзал приступать к Божественному тайнодействию недостойно, по причине блудной, владевшей им страсти. Впал он за это в тяжкую и неизлечимую болезнь и приближался уже к смерти. Поелику таким образом, все сделав для уврачевания своей болезни, не успел он ни мало, и болезнь не только продолжалась, но еще усиливалась; то пришедши в чувство и сознав, что умирает по причине недостойного литургисания, дал он с клятвою обет, что не приступит более никогда к священнодействию. За словом сим тотчас последовало и уврачевание болезни, так что и следа ее никакого не осталось. (56) Блистателен чин священства и священное облачение, но если посвященный имеет при сем внутри и душу блестящую чистотою. Когда же он сквернится с беспечностью, и совесть, свидетельствующая о срамоте сей, презирается; тогда свет становится тьмой, виновницей и вечного мрака и огня, если, оставив путь сей, стремнинистый по обе стороны, не изберет он другого, – жизни добродетельной со смирением, безбедно ведущей в Царствие Божие».

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.1, п. 145, и др.): «Если и прибрел ты себе священство происками и кучею денег, укрывшись от людей, не способных видеть истину, то не думай, что укроешься также и от будущего воздаяния. Ибо ни чудотворение, совершаемое иными во имя Христово, ни запрещение демонам, ни действия со многою силою не возмогут избавить от страшного пламени повинных оному. А если кто скажет: почему же Бог дозволяет творить чудеса недостойным? Отвечу на сие: ради славы имени Своего совершал Господь Божественные знамения, и останавливая тем козни демонов, и уравнивая непреткновенный путь Евангелию. А то и другое послужит к большему осуждению непризнательных, потому что, приняв такую силу от Бога, самовольно не познали Подателя благ. Призыванием имени Христова изгоняя демонов и врачуя болезни, сами себя обличали в неблагодарности, ибо лукавые и самые упорные демоны стали послушнее их, убоялись имени Господня и с великою поспешностью обращались в бегство. Почему и угрожает таковым неизбежное мучение, и услышат они от Господа: «Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие» (Мф.7:23)». (ч.1, п.552) Священство есть божественное достояние, оно драгоценнее всякого имущества. Оскорбляют же оное больше всех те, которые исправляют дело худо и которых не надлежало бы вовсе рукополагать, чтобы малосмысленные не осмеливались обращать на самое священство вины проходящих оное худо… (ч.2, п.105) Пасть в грех состоящему в послушании - дело страшное; еще страшнее - пасть посвященному; самое же страшное во всех отношениях дело - пасть принявшему жребий первосвященства. Насколько выше почести, настолько и грех, хотя будет один и тот же, делается более тяжким, ибо судится не по естеству, но по достоинству согрешившего. И что сравнивать вождя с подчиненными, когда Законодатель сказал, что грехопадение первосвященника равносильно греху целого народа, и узаконил принести такую же жертву, какую постановлено принести целому народу, если он согрешит? А если бы не была равна и равносильна язва, то не было бы определено равного врачевания. (ч.2, п. 330) Знаю …, что ты справедливо негодуешь на (некоторых священников)…. Но должно знать тебе хорошо, что чем большей сподобились они чести, тем большее понесут наказание за то, что не исправило их благодеяние. (ч.2, п.365) Сан священства для решившихся жить недостойно сей почести делается приращением наказания. (ч.1, п.537) Священник даст страшный отчет в собственной своей жизни, и в такой же мере увеличится его наказание, в какой воздавалась ему честь. Ибо кто, даже и будучи почтен священством, не соделается добрым, тот по справедливости достоин большего наказания».

**Исидор Пелусиот** (Из сб. «Сокровищница духовной мудрости», т.10, ст. Священство): 1). «Оскорблять почтившего Бога – такое дело, которое надлежит признать ужаснейшим всякого бедствия и наказания. … Посему приявшим священство надлежит блюсти себя недоступным всякой самоуправной и срамной страсти. 2). Страшно, и крайне страшно вступать ныне в священство. Одно из двух приключится с вступившим; или живя по древним и апостольским правилам, будет ненавидим и злокозненно преследуем теми, которые вкравшийся ныне вредный и беззаконный обычай хранят как божественный закон, и живущих право осуждают на изгнание; или сам, подклонясь под иго (греха – от сост.), и своего не пощадит (своего) спасения, и соблазнит других многих, за которых понесет жестокие наказания. Посему блаженное дело – не быть когда-либо плененным такую любовию. Если же кто и не плененный будет рукоположен; то да держится первоначальной цели, и с дерзновением да обновит древнее и апостольские подарки, не содействуя в грехопадениях тем, которые изменяют ныне священству, и думают о себе, что им возможно все говорить и делать. Лучше подвергнуться злоумышлениям и быть лишенным священства, нежели находиться в одном сане и такими людьми. 3) Не жалуйтесь... на Божественный Промысл, что он если не повелел, то и не воспрепятствовал священнодействовать недостойным. Напротив, подивитесь Его долготерпению, которое в скором времени, если недостойный не образумится, подвергнет его таким наказаниям, что жалующиеся ныне, ужаснувшись, восхвалят нелицемерный приговор. 4). … Тем, которые, сподобившись такового сана, не сделались лучшими, справедливо подвергнутся строжайшему наказанию. Величие сана естественным образом делается напутием к большему наказанию. 5) Кто славен делами добродетели, тот является подлинным украшением Священства, а кто, не имея внутренних достоинств, прикрывается их внешним благолепием, величаясь только одним саном, тот по Суду Истины причисляется к поддельным людям».

**Инок Агапий** (Спасение грешников, ч.1, гл.15): «О, несказанное Твое долготерпение, великодушный Господи! Как Ты допускаешь, что Тебя осязают руки недостойных служителей, души которых — обители сатаны? Но чтобы нас посетить и утешить, Ты решил, что Тебе должны служить такие люди, и они принимают Тебя в нечистые и оскверненные уста. Один единственный раз, братья, Господь был предан Иудой, лишенным благодарности. Но в этом трепетном Таинстве Он предаваем бесчисленные тысячи раз. Один раз Он был презираем по Своей воле в добровольном страдании, но здесь, на священной Трапезе, Он претерпевает надругательства и бесчестия тысячи раз. И все это Он переносит с безмерным великодушием, чтобы мы устыдились своей греховности через Его благодеяния».

А вот поучения о служителях Божиих, пастырях-лжецах, о которых сказано Господом, что они – «волки в овечьей шкуре».

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.2, Слово о лжепророках, и лжеучителях…): «Не удивляйтесь, если и пастыри оказываются волками. Ведь именно в беседе с епископами и пресвитерами апостол Павел говорил: "и из вас самих восстанут люди, которые будут говорить превратно" (Деян. 20:30). Итак, не давайтесь в обман никому, хотя бы кто и имел снаружи вид ангела, будучи внутри дьяволом. Поэтому Иисус и говорит: "берегитесь, чтобы кто не прельстил вас" (Мф. 24:4). И я опять повторю тоже самое. Берегитесь от соблазна, откуда бы он ни шел – от чужих ли, или от своих, и кто бы ни был тот, кто говорит "развращенная" – епископ ли, пресвитер ли, дьякон ли, или чтец – из тех, "которые приходят к вам в овечьей одежде, а внутри суть волки хищные" (Мф. 7:15), которые имеют образ благочестия, силы же его отверглись».

**Афанасий Великий** (Из бесед на Еванг. от Матфея, гл.7): «Господь сказал: (ст.15) «Берегитесь лжепророков, которые приходят к вам в овечьей одежде, а внутри суть волки хищные». (ст.16) «По плодам их узнаете их». Поэтому, брат, если видишь, что имеет кто благоприличную наружность, не на то обращай внимание, облечен ли он в овчую вóлну, носит ли он имя пресвитера, или епископа, или диакона, или подвижника; но постарайся узнать дела его: целомудрен ли он, страннолюбив ли, милосерд ли, исполнен ли любви, пребывает ли в молитвах, терпелив ли? Если чрево ему — бог, и гортань его — ад, если страждет он сребролюбием, корчемствует благочестием; то оставь его. Это — не пастырь сведущий, но волк хищный. Если о деревах умеешь заключать по плодам, какой они породы, какого вкуса и качества; то тем паче должен по делам заключать о христопродавцах, что, славясь своим благоговением, имеют они диавольскую душу. Если не собираешь «от терния грозды, или от репия смоквы»: то как же предполагаешь, что от законопреступных услышишь что-либо доброе, или от предателей что-либо полезное? Поэтому, уклоняйся от них, как от волков аравийских (Соф. 3, 3), как от тернов преслушания, как от репия неправды и от негодных дерев».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 471): «Тот есть пастырь добрый, который учит, и чему учит, то делом на себе показывает. Поэтому пастырям не только должно учить, но и образ добрых дел на себе показывать. Им Пастыреначальник Христос говорит: «Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» (Мф.5:16). И апостол святой: «Будь образцом для верных в слове, в житии, в любви, в духе, в вере, в чистоте» (1 Тим 4:12). И в другом месте: «Во всем показывай в себе образец добрых дел» (Тит 2:7). Пастырю нужно иметь перед Богом чистую и незазрительную совесть и перед людьми добрых дел пример, дабы совесть его самого в том не обличала, что в людях обличает, и в том его оправдала, чему других научает. Тогда пастырь свободно будет учить, когда учению его совесть его согласует. Следовательно, пастыри учащие, но не творящие, мало что успеют, поскольку, чему учат словом, то житием своим разоряют, истину, которую словом проповедуют, примером своим в сомнение и подозрение приводят. Таковые пастыри услышат слово: «Врач! исцели Самого Себя» (Лк.4:23). «Как же ты, уча другого, не учишь себя самого? Проповедуя не красть, крадешь? говоря: «не прелюбодействуй», прелюбодействуешь? гнушаясь идолов, святотатствуешь? Хвалишься законом, а преступлением закона бесчестишь Бога?» (Рим 2:21-23) К таким пастырям говорит Бог: «Зачем ты проповедуешь уставы Мои и держишь завет Мой во устах своих? Ведь ты возненавидел наставление и поверг слова Мои назад. Если ты видел вора, то спешил вместе с ним, и с прелюбодеем имел участие. Уста твои умножали злословие, и язык твой сплетал коварства. Сидя (в собрании) на брата твоего ты клеветал, и для сына матери твоей полагал соблазн» (Пс.49:16-20). Прилично таковые пастыри уподобляются столпам, на дороге поставленным, которые путь указывают во град, но сами с места не двигаются, уподобляются колоколам, которые людей в церковь созывают, но сами не входят. … Следует им со всеми овцами, им от Христа порученными, явиться на суде Его и обо всех их дать Ему ответ. Блажен, кто скажет тогда: «Вот Я и дети, которых дал Мне Бог» (Евр.2:13). Окаянен и беден, кто не сможет того сказать тогда, но, стыдом и страхом объятый, услышит: «Негодного раба выбросьте во тьму внешнюю: там будет плач и скрежет зубов» (Мф.25:30). В Апокалипсисе читаем, что Христос всякому Ангелу (епископу) семи Церквей говорит: «Знаю дела твои» (Откр.2:2, 9, 13, 19; 3:1, 8, 15). Что это значит? Не иное что, как что всякого пастыря наблюдает Христос, и дела его, замыслы и начинания примечает, и в книге Своей записывает, и всякому воздает по делам его, … хотя и о всяком человеке такое же всеведение имеет Он. Если непостыдными быть хотят пастыри в тот день, пусть рассуждают, что Христос на все их дела смотрит, и потому, как перед очами Его, пусть обращаются, и внимают себе и всему стаду своему».

А это поучение о священниках, которые должны быть проповедниками и должны заниматься своим духовным совершенствованием.

**Григорий Двоеслов** (40 бесед на Евангелие, б.17): «Вот мир наполнен священниками, однако же на жатве Божией весьма редко можно найти делателя, потому что мы, хотя принимаем должность священническую, но не выполняем обязанностей этой должности. Но взвесьте, возлюбленнейшая братия, взвесьте, что говорится: «молите Господина жатвы, чтобы выслал делателей на жатву Свою». Вы за нас молитесь, чтобы мы могли достойно трудиться для вас, дабы язык не уставал от увещания, дабы, после того, как мы заняли место проповедничества, наша молчаливость не осудила нас пред Праведным Судией. Ибо часто язык препинается от собственного нечестия проповедников, но часто и по виновности предстоящих не предлагаются им слова проповеди. Язык препинается от собственного нечестия проповедников потому, что Псалмопевец говорит: грешнику же говорит Бог: что ты проповедуешь уставы Мои (Пс. 49. 16)? И наоборот, голос проповедников замолкает от порока предстоящих, как говорит Господь к Иезекиилю: и язык твой Я прилеплю к гортани твоей, и ты онемеешь, и не будешь обличителем их, ибо они мятежный дом (Иез. 3. 26). Ясно Он говорит как бы так: “У тебя отнимается слово проповеди потому, что когда народ разгневал Меня своими действиями, тогда он соделался недостойным увещания к истине”. Но за чей именно порок отымается у проповедника слово, определить трудно. Но решительно известно, что молчаливость Пастыря вредна, иногда для него самого, а всегда — для предстоящих. Но, о, если бы мы тогда исполняли обязанность нашего места в невинности жизни, когда не имеем достаточной силы проповедовать! — … Но многие, когда принимают права правления, воспламеняются к терзанию подчиненных, с ужасом властвуют и вредят тем, которым должны быть полезными. И поскольку они не имеют внутренней любви, то желают казаться господами; совсем забывают о том, что они — отцы; место смирения переменяют на возвышение владычества, — и если когда по внешности ласковы, то внутренне свирепствуют. О них-то некогда говорит Истина: «берегитесь лжепророков, которые приходят к вам в овечьей одежде, а внутри суть волки хищные». (Мф. 7. 15). … Надобно размыслить о том, что за одно наше дело даются две награды: одна на (этом мирском) пути, другая в Отечестве (в будущей жизни); одна поддерживает нас в труде, другая вознаграждает нас по воскресении. Итак, награда, получаемая нами в настоящее время, должна производить в нас то, чтобы мы усильнее стремились к награде следующей. Итак, каждый древний проповедник должен был не для того проповедовать, чтобы получить награду в этом времени, но для того получать награду, чтобы иметь силу проповедовать. Ибо кто проповедует для того, чтобы здесь получить награду или похвалы, или подарок, тот без сомнения лишает себя Вечной Награды. Но кто желает или тем, что он говорит, нравиться людям, для того, чтобы словами его возбуждалась любовь, не к нему, а к Богу, или получает земные награды в продолжение проповеди для того, чтобы от недостатка не утомиться в проповеди, тому, без сомнения, ничто не препятствует к получению награды в Отечестве, потому что на пути он взял только издержки. ….Но что мы (чего, впрочем, без скорби говорить не могу, что мы, Пастыри, делаем, — мы, которые и награду получаем, и однако же отнюдь не делатели? — Потому что в ежегодную награду получаем плоды Св. Церкви, но для Вечной Церкви не трудимся проповеданием. Помыслим, какого осуждения достойно без труда получать здесь награду за труд. Вот мы живем от приношения верующих — но сколько мы трудимся для душ верующих? — Мы принимаем в награду свою то, что верующие принесли для искупления грехов своих, однако же не употребляем, как бы следовало, против тех же самых грехов усилия или молитвы, или проповеди. … И еще (что важнее), если иногда будет лицо, в мире сем могущественное, то, быть может, заблуждения этого человека превозносятся похвалами для того, чтобы он, если бы стали говорить противное, во гневе не лишил подарка, который давал. Но мы непрестанно должны помнить, что написано о некоторых: «грехами народа Моего кормятся они, и к беззаконию его стремится душа их» (Ос. 4. 8). Почему же они называются снедающими грехи народа, если не потому, что поблажают грехам нечестивцев, дабы не лишиться временных наград? Но и мы, живущие от приношений верующих, делаемых ими за грехи свои, если едим и молчим, то, без сомнения, снедаем грехи их. Итак, помыслим, какой важности преступление перед Богом снедать цену за грехи и ничего не делать против грехов проповедью! — … Добрый владелец этой земли никогда не ест плодов с ней без денег, потому что благоразумный пастырь наперед платит талант слова, дабы не принимать от Церкви награды содержания к обвинению своему. Ибо мы тогда едим плоды от земли своей за цену, когда, принимая церковные пособия, трудимся в проповедании. Ибо мы проповедники будущего Судии. Итак, кто будет возвещать о грядущем Судии, если молчит проповедник? — Затем нам надобно подумать о том, чтобы каждый, сколько может, сколько достанет сил, старался возвещать заведываемой им Церкви и страх будущего Судии, и радость Царства. И кто не имеет достаточной силы одним и тем же голосом увещания убедить вместе всех, тот должен поодиночке настраивать каждого, сколько может, назидать частными разговорами, простым увещанием искать плода в сердцах детей своих. Ибо мы непременно должны думать о том, что говорится Святым Апостолам, а через Апостолов и нам: Вы - соль земли. (Мф. 5. 13). Итак, если мы соль, то должны исправлять души верующих. … Ибо священнику необходимо надобно стараться о том, что говорить каждому порознь, чем увещевать каждого, приноровительно к его состоянию, для того, чтобы имеющий общение со священником был приправляем вкусом Вечной Жизни, как бы от прикосновения к соли. Ибо мы не соль земли, если не исправляем сердец слушающих. Эту приправу к кушанью доставляет ближнему именно тот, кто не лишает его слова проповеди. Но мы истинно проповедуем другим правду тогда, когда проповеданное доказываем делами, когда мы сами бываем проникнуты Божественною любовью, и ежедневные пятна человеческой жизни, которая без виновности протекать никак не может, омываем слезами. Но мы тогда истинно сокрушаемся о себе, когда тщательно пересматриваем деяния предшествовавших Отцов для того, чтобы от очевидной славы их наша жизнь казалась нам презренной в собственных наших глазах. Тогда истинно сокрушаемся, когда тщательно исследуем заповеди Господни и стараемся сами себя усовершить через то, через что уже усовершились, как мы знаем, те, которых мы почитаем. …. Но в то время, когда мы сокрушаемся о себе, весьма необходимо иметь попечение и о жизни вверенных нам. Посему горесть сокрушения должна поражать нас так, чтобы не отклоняла, впрочем, от стражи ближних. Ибо что пользы, если мы, любя самих себя, оставим ближних? Или наоборот, что пользы, если мы, любя или ревнуя о ближних, оставим самих себя? … Вам, Епископам, я говорю со слезами, потому что мы узнали, что некоторые из вас рукополагают за награды, духовную благодать продают и от чужих беззаконий со вредом греха собирают временные выгоды. Почему же не приходит на вашу память то, что глас Господень, заповедуя, говорит: «даром получили, даром давайте» (Мф. 10. 8)? — Почему не представляете пред очи ума вашего, что Искупитель наш, вошед во храм, седалища продающих голубей опрокинул и деньги у меновщиков рассыпал (Ин. 2. 15-16)? Ибо кто ныне в храме Божием продавцы голубей, если не те, которые в Церкви принимают мзду за рукоположение? — Через это именно рукоположение низводится с небеси Дух Святой. Следовательно, продается голубь, потому что возложение руки, через которое приемлется Дух Святой, продается за деньги. Но Искупитель наш опрокинул седалища продавцов голубиных, потому что опроверг священство таких продавцов. Поэтому-то священные правила осуждают ересь симонийскую и повелевают лишать священства тех, которые за даруемые степени священства домогаются платы. — Итак, седалище продавцов голубиных опрокидывается, когда те, которые продают духовную благодать или перед людьми, или перед очами Божиими, лишаются священства. — В предстоятелях много есть и других зол, которые только скрываются от глаз человеческих. И большей частью священники выдают себя людям за святых, но не стыдятся оказываться гнусными в своих глазах, перед очами внутреннего Судии. Приидет, подлинно приидет тот день, — не далек он, — в который явится Пастырь Пастырей и выведет наружу дела каждого, и Тот, Кто через предстоятелей наказывает только преступления подчиненных, гневно осудит пороки предстоятелей лично Сам. Почему и вошед во храм, Он лично Сам сделал бич из веревок и, выгоняя из Дома Божия нечестивых торговцев, опрокинул седалища продавцов голубиных (Ин. 2. 15-16); потому что, хотя Он преступления подчиненных наказывает через пастырей, но преступления пастырей наказывает лично Сам. Вот этому только люди не могут поверить, потому что оно совершается сокровенно. Подлинно приидет Тот Судия, перед Которым молчанием никто не может утаить себя, Которого запирательством обмануть невозможно. — Есть и другое, возлюбленнейшая братия, что в жизни пастырей меня тяжко огорчает, но дабы кому не показалось, быть может, обидным то, что я утверждаю, то я и себя равно обвиняю, хотя, будучи принужден необходимостью варварского времени, очень неохотно пребываю в этом. Ибо мы впали во внешние занятия, и одно приняли из чести, а другое выражаем обязанностью деятельности. Мы оставляем служение проповеди, и к наказанию нашему, как вижу, называемся Епископами, — мы, которые удерживаем имя чести, а не силу. Ибо те, которые нам вверены, оставляют Бога, а мы молчим. Они валяются в нечестии, а мы не простираем к ним руки исправления. Ежедневно гибнут от многих беззаконий, а мы небрежно смотрим, как они стремятся в преисподнюю. Но когда мы можем исправить чужую жизнь, если небрежем о своей? Ибо занятые мирскими заботами, мы внутренне делаемся тем нечувствительнее, чем усерднейшими кажемся ко внешнему. Потому что душа от привычки к земной заботе делается нечувствительной к желанию небесного; и когда, по самой своей привычке, она делается твердой от влияния сего века, тогда она не может размягчаться к тому, что относится к любви Божией. Потому Святая Церковь хорошо говорит о слабых своих членах: «поставили меня стеречь виноградники, - моего собственного виноградника я не стерегла» (П.Песн. 1. 5). Ибо виноградные лозы суть наши действия, которые мы совершаем в ежедневном нашем труде. Но будучи поставлены стражами в виноградниках, мы не сохраняем нашего винограда, потому что, когда мы запутываемся во внешних действиях, тогда небрежем об исполнении нашего долга. Я, возлюбленнейшая братия, думаю, что Бог ни от кого не терпит более, как от священников, когда видит, что те, которых Он поставил для исправления других, подают собой примеры нечестия, когда грешим сами мы, которые имеем обязанность обуздывать грехи. — Часто, — что еще важнее, — священники, которые долженствовали бы раздавать свою собственность, похищают даже чужое. Часто они смеются, если видят кого живущим смиренно и воздержно. Итак, рассудите, что должно делаться со стадами, когда пастырями их бывают волки? Ибо принимают стражу над стадом те, которые не страшатся делать засады для стада Господня, от которых стада Божии должны быть оберегаемы. Мы не желаем никакой пользы для душ, проводим каждый день в своих занятиях, желаем земного, напряженным умом домогаемся славы человеческой. — И поскольку мы, по тому самому, по чему мы превознесены над прочими, имеем большую свободу делать что-либо, то мы служение принятого благословения обращаем в повод к честолюбию, дело Божие оставляем, а занимаемся земными делами; занимаем место святости, а запутываемся в земных делах. Подлинно исполнилось на нас то, что написано: и что будет с народом, то и со священником (Ос. 4. 9). Ибо священник не различается от народа тогда, когда никакой заслугой не превосходит деятельности своего народа. … Вы видите, каким мечом мир посекается, вы зрите, от каких ежедневных преследований гибнет народ; за что это, если не преимущественно за нашу греховность? Вот города опустошены, лагеря рассеяны; Церкви и Монастыри разрушены, поля превращены в пустыню. Но виновниками смерти для гибнущего народа мы, которые долженствовали быть вождями его к жизни. Ибо за нашу греховность повержена толпа народа, потому что, по нашему нерадению, она не обучена была для жизни. Чем же мы назовем души людей, если не пищей Господа, когда они созданы для того, чтобы в теле Его переваривались, т. е. чтобы стремились к приумножению Вечной Церкви? Но приправою для этой пищи должны были быть мы. Ибо, как сказали мы несколько впереди, посланным проповедникам говорится: вы - соль земли. (Мф. 5. 13). Итак, если народ есть пища Божия, то приправой для этой пищи должны быть священники. Но поскольку когда мы перестаем употреблять святую проповедь и учение, соль теряет силу, то она не может приправлять пищи Божией, и потому не принимается Виновником то, что по нашей глупости не сберегается. Итак, подумаем о том, кто покаялся, будучи некогда обращен нашим словом, кто исправился в своем поведении от нашего выговора, кто оставил роскошь по нашему наставлению, кто бросил сребролюбие, кто гордость? Подумаем, какую пользу для Бога сделали мы, которые, по принятии таланта, посланы от Него на делание? Ибо Он говорит: дал им десять мин и сказал им: употребляйте их в оборот, «пока я возвращусь» (Лк. 19. 13). Вот Он уже грядет; вот Он требует прибыли от нашей купли. Какую прибыль душ мы покажем Ему от своего делания? Сколько пригоршней душ представим пред Лицо Его от сеяния нашего слова? Представим пред взоры наши тот страшный день, в который придет Судия и будет рассчитываться со своими слугами, которым вверил таланты. Вот узрят Его в страшном величии среди сонмов Ангелов и Архангелов. На это величественное испытание будет приведено множество избранных всех, и нечестивых, и каждый объявит, что он сделал. Там явится Петр с обращенной Иудеей, ведомой им за собой. Там Павел, ведущий за собой, так сказать, целый мир. Там Андрей, там Иоанн, Фома, ведущие за собой пред лицо Царя своего; первый —Ахаию, второй —Азию, третий — Индию. Там явятся все овны стада Господня с прибылью душ, которые своими святыми проповедями ведут за собою к Богу преданное им стадо. Итак, когда перед взором Вечного Пастыря явится столько пастырей со стадами своими, тогда что скажем мы — несчастные, которые после служения ни с чем возвращаемся к нашему Господу, которые носили имя пастырей, а не можем указать на овец, которых должны были бы воспитать? — Здесь мы называемся пастырями, а туда не приводим стада. Но неужели, когда мы нерадим, и всемогущий Бог оставляет овец Своих? — Отнюдь нет, ибо Он лично Сам пасет их, как обещался через Пророка (Иез. 34), — и всех, предопределенных к жизни, учит ударами вразумления, духом сокрушения. Хотя и через нас верующие приходят к святому очищению, благословляются нашими молитвами и через возложение наших рук принимают от Бога Святого Духа, однако же, сами достигают до Царства Небесного, а мы, по нерадению своему, стремимся вниз. Избранные, очищенные руками священников, входят в Небесное Отечество, а сами священники нечестивой жизнью спешат к адским наказаниям. Итак, чему мы уподобим злых священников, если не воде Крещения, которая, омыв грехи крещенных, посылает их к Царству Небесному, а сама после стекает в нечистые места? Устрашимся этого, братия; да согласуется самое наше служение с нашим деланием! Будем ежедневно помышлять об отпущении грехов наших, дабы не оставалась преданной греху наша жизнь, через которую Всемогущий Бог ежедневно разрешает других от грехов. Будем непрестанно рассуждать, что такое мы, будем обсуживать свою должность, взвешивать тяжесть, которую приняли. Будем ежедневно давать самим себе те отчеты, которые дадим нашему Судии. И о себе мы должны иметь попечение так, чтобы не оставлять попечения и о ближнем, дабы всякий, кто имеет общение с нами, был приправляем солью нашего собеседования. …. Помолимся! Боже, благоволивый наименовать нас пастырями в народе, сотвори, молим Тя, да имеем силу быть в очах Твоих тем, чем мы называемся на языке человеческом, Господом нашим Иисусом Христом, Ему же подобает всякая слава, честь и поклонение во веки веков! Аминь».

И закончим таким поучением.

**Дмитрий Ростовский** (Летопись, Соб. в 10-ом стол. 3-го тысяч.): «Пишется в историях и то, что сей египетский вельможа Сирофанис, видя творимую его подручными людьми честь изображению его сына, создал в память последнего над гробом умершего храм и приставил к нему жрецов, чтобы они постоянно пребывали, служа в храме том, для чего установил для них и очередь, чтобы они служили, сменяя один другого. Для жрецов сих был дан следующий закон: совершая служение в свою чреду, они должны были оставлять всякие житейские попечения и не общаться со своими женами, но пребывать во всяком воздержании. Сей закон впоследствии проник в среду повсюду распространившихся идольских жрецов: они стали воздерживаться от мяса и вина (кроме приносимого в жертву, что они должны были вкушать) и не только жен, но даже и детей своих отказывались видеть во время чреды служения своего, и не вступали в беседу даже со своими родственниками. Они постоянно упражнялись (как передает стоик Херимон) в науке звездочетства и волшебства, и разумения естества зримой твари. Все сие здесь воспомянуто ради того, чтобы существующий у нас чин духовный помыслил о следующем: если служащие бесам жрецы такую воздержанную жизнь хранили, избегая объедения и пьянства, не общаясь до совершения чреды своей с женами, оставляя все внешние попечения и не в праздности, но в их попечениях языческих проводя время, то каковыми подобает быть иереям христианским, служащим истинному Богу и приносящим бескровную жертву Самого Сына Божия о всем мире? Не постыдят ли идольские жрецы некоторых христианских иереев, пьянствующих, скверно живущих, суете без меры вдавшихся, не прилежащих душеполезному чтению святых книг, не учащих других, но скотским (без внимания) умом и скотскою жизнью службы свои совершающих? Не осудятся ли сии в глубочайший ад и в более лютые муки, чем те? Ибо те, не познав истинного пути, столь великое воздержание соблюдали, а сии, хотя им путь спасения открылся и вручено других наставлять на спасение, однако, пребывают без воздержания в сладострастиях и пьянстве. Те бесовской службе внимают с великим благоговением, а сии и на служении Христу предстоят без страха. О горе развращению и неисправлению иерейскому! Как они явятся пред лицем Христа, которому не послужили даже с таким усердием, с каким служат идольские жрецы своим суетным богам?».

# Глава 1: О ЛОЖНЫХ ИУДООБРАЗНЫХ ХРИСТИАНАХ, ЖИВУЩИХ В ПЛОТСКИХ ГРЕХАХ, И ТЕМ ПРЕДАЮЩИХ ХРИСТА

А теперь рассмотрим вопрос, который касается тех христиан, которые живут по-плотски/по страстям/в грехах, и этим они не отличаются от неверующих людей, хотя и пребывают в лоне Церкви.

Сразу кратко обозначим, что ложными христианами считаются те, кто грешат «делами плоти» и живут по явным страстям, ничем не отличаясь от неверующих (например, пьянствуют, употребляют наркотики, блудят/прелюбодействуют, бесчинно развлекаются, постоянно лгут, часто конфликтуют, сильно пристрастны к деньгам или подворовывают и т.д.). При этом они могут, так сказать, прятаться, выдавая себя за благочестивых (и тогда это еще лукавые лицемеры), а могут уже и не особо прятаться (и тогда это еще ожесточенные и отчаянные люди). Это и миряне, и монашествующие, и священники.

## Введение. О плотском человеке и его склонности ко злу/греху

Также вначале этой темы очень кратко скажем и о том, что в каждом грешном человеке есть плотяный и склонный ко греху и злу внутренний человек. Это приводит «мало-помалу в бездну зол и бедственное нерадение», если христианин не будет работать над собой и бороться со своими страстями. И до каких состояний может дойти грешный христианин, живущий по плоти и в грехах, будет сказано в этой теме.

### «Человек — смесь добра и зла», и в каждом человеке и христианине есть «два человека – плотяный и духовный»

Итак, рассматривая человека, христианское учение говорит о том, что по грехопадению в каждом из нас легко уживается как зло, так и добро.

**Феофан Затворник** (Толк. на Пс. 51,5): «В сердце человека каждого всегда есть смесь добра и зла; и иногда одно пересиливает, иногда другое, однако ж, человек всегда по своей воле избирает то или другое».

**Иоанн Златоуст** (т.1, ч.2, О Лазаре, сл.3): «Так бывает, что иной невоздержен, но иногда милостив; или бесчеловечен, но целомудрен; если же невоздержен и жесток, однако сделал когда-нибудь в жизни хотя бы одно доброе дело. То же, наоборот, надобно думать и о людях добрых. Как самые нечестивые иногда делают что-нибудь доброе, так и честные, и добродетельные нередко в чем-нибудь погрешают».

И поэтому говорится, что человек двояк.

Также его двоякость проявляется в том, что в нем действует и плоть, и дух.

**Тихон Задонский** (Плоть и дух, гл.1): «В человеке, христианскую веру воспринявшем, два закона обретаются: закон плоти и закон духа, или закон телесный и закон ума».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 382): «Поскольку в христианине двоякое имеется рождение, ветхое и новое, или плотское и духовное, то в том же христианине двоякий и человек — ветхий и новый: двоякий не по существу …, но по внутреннему устроению, наклонностям и действию. Ветхий человек иначе называется внешним, новый же — внутренним…. Еще называется ветхий - плотью, новый же — духом».

О плотяности говорится так:

**Иннокентий Херсонский** (Лекции, л. 6): «Природа человеческая поврежденная называется еще в Священном Писании «плотию» (Быт. 6; 3). … Человек естественный более предан плоти, нежели духу».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., 7.14): «Плотян — не естеством, а внутренним настроением, то есть ищу только того, что плоть услаждает или устрояет мое лишь земное благобытие».

**Иннокентий Пензенский** (Христианское нравоучение, или богословие деятельное подлежательное, ч.7): «Под именем «плоти» должно здесь разуметь внешнего человека, или силу плотскую, которая держит в осаде внутреннего, сокровенного человека, возбуждая в нем пагубные похотения, возобновляя прежние худые привычки и приводя мало-помалу в бездну зол и бедственное нерадение («Погибают многие в этой жизни, потому что нерадят о предложенном им законе Божием» (3 Езд.7,20))».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 30. Поуч. на пречестную память … свят. Николая … Чудотворца): «Что же скажем мы о плотском нечистом грехе? Разве он не является великой волной на море мира сего?! Разве не обуревается этой волной всякий земнородный?! Разве напрасно говорит Писание: «Все, что в мире — похоть плоти» (1 Ин. 2, 16)? Не в этой ли волне погрязли люди первого мира, эти древние исполины, когда спасся один только Ной с чадами? Ибо Отцы возвещают, что за эту плотскую нечистоту наказал Бог древних людей всемирным потопом. Не в этой ли волне погрязли содомиты с окрестными городами? Не в этой ли волне погряз было Давид, а также и Соломон, сын его? Не в этой ли волне плотской похоти и ныне погибают многие, юные и старые? Одним словом, едва ли не все в мире побеждены плотской похотью: «Все, что в мире: похоть плоти»».

А вторая составляющая человека, противоположная плоти – дух.

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., гл.12.11): «Духом называется та сила или та сторона нашей внутренней жизни, которая обращена к Богу, добродетели, небу и вечности. В падении она ослабла и подавлена; но когда приходит благодать, оживляет ее, и человек начинает ревновать о Божеском, святом, неземном. Гореть духом — значит: ревновать пламенно о богоугождении, спасении и стяжании Царства Небесного».

Думаю понятно и то, что хорошее/духовное в человеке от образа и подобия Божиего, а плохое и ищущее плотских удовольствий – от греха и диавола.

**Феофан Затворник** (Слова во св. Четыредесятницу …, В неделю 2-ю Великого Поста): «Святой Макарий Египетский … говорит, что в первобытном состоянии человек был чист, совершенен и украшен всеми добродетелями: страхом Божиим, верою, кротостью, смирением, милосердием, воздержанием, чистотою, нестяжательностью, братолюбием — словом, всеми совершенствами, в каких сиял в нем образ и подобие Божие. Но когда внял он внушению лукавого и преступил заповедь, тогда вошел в него другой человек, во всем противоположный первому, который, сорастворившись с ним, закрыл его, стеснил и заглушил собою, как бы член наложился на член, голова против головы, грудь против груди, руки против рук и прочее, всякий, член против соответствующего члена: так что того первого человека не видно стало, а виднелся один почти сей пришлый человек, во всем, как сказано, противоположный первому: страстный, нечистый, гордый, богоборный, злобный, любостяжательный, завистливый, невоздержный, похотливый, братоненавистный, всякою нечистотою и неправдою исполненный. — Так одвоился человек. Собственно человек есть естество человеческое, как оно вышло из рук Творца; а это пришлое, нечистое и страстное не есть человек, а только призрак являет человека, и не живет, а только являет призрак жизни, на деле же мертво есть или, лучше, мертвяще в отношении к истинному человеку. Кажется нам самим, нашему лицу, надлежало бы стоять на стороне правого, первобытного человека. Но неизвестно, что такое сделалось с нами, что мы отшатнулись от него и стали на сторону человека пришлого, страстного, до того, что его только и считаем собою. Отчего и бывает, что, какою бы страстью ни был одолеваем человек, он стоит за нее, как за себя. Ему и на мысль не приходит, что он тут действует не за себя, а за чужого кого-то против себя …».

К сожалению, именно такими – плотскими, злыми, душевными, страстными и т.д., в которых, конечно, есть что-то и доброе, и что-то духовное, является большинство людей, в том числе и немало христиан.

А теперь приведем поучения о том, как можно увидеть внутреннее раздвоение (на плоть и дух) по нашим реакциям, желаниям, мыслям и чувствам. И следует учитывать, что святые отцы указывают не всегда на разных людей, а и на внутренние расположения и состояния, когда в одном христианине проявляется то плотское и злое, то духовное и доброе.

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст. 1642, и др.): «Духовный человек погружается умом и сердцем в Бога и в Нем находит сокровище знаний и премудрости, правды, мира и радости о Духе Святом, а плотской человек - в мир прелюбодейный и грешный, или в вещественную природу, не видя в ней Бога, и в ней ищет пищу своему земному близорукому уму, своему самолюбию и гордости. (ст.275) Верь и твердо помни, что ты двойственный человек: один - плотской, больной страстями, ветхий, диавольский, плотского ищущий и в плотском поставляющий жизнь; его надо умерщвлять и ни в чем ему не удовлетворять, не преклоняться на его греховные, настойчивые, болезненные вопли; а другой - духовный, новый, здравый, Христов, во всем Христа ищущий, Христом живущий (вместо похотей мира) и во Христе обретающий покой и жизнь; кроме Христа ничего не желающий иметь в этом мире; «все почитаю за сор, чтобы приобрести Христа» (Филп. 3,8). Как требования того человека всеми мерами нужно презирать, потому что исполнение их убийственно для души, так требования последнего надо всеми мерами исполнять, потому что они ведут к истинной и вечной жизни. Познай это всякий христианин и возьми на себя труд исполнять на деле познанное».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 22. Поучение на память … св. Гурия, Архиеп. Казан.): «Грехолюбивое тело, всегда желающее скверных сластей, есть как бы труп смердящий: «Возсмердели и согнали раны мои от безумия моего», — говорит Давид (Пс. 37, 6). Дух же, старающийся угодить Богу, есть как бы живой человек, стремящийся к жизни вечной».

**Георгий Затворник** (Письма, п. 1.120): «Плотской человек не разумевает, яже суть духовная, и мудрствует земная, а не небесная; смущается, когда не по нем бывает: досадует, гневается, спорит, противословит, злословит, ненавидит, ропщет, жалуется, завидует и ищет угодить чувствам своим. Все земные блага любит, всего сладкого желает и всякого лишения боится; любит почтение и славу принимать от человеков, надменен и горд бывает. Таковой Господу угодить не может и называется человек «душевен», потому что угождает только своим душевным чувствам. А кто живет по Богу, тот не любит мира «ни того, что в мире» (1Ин.2, 15), но «распяли плоть со страстями и похотями» (Гал.5, 24), смиряется, долготерпит, не ропщет, не жалуется, но и радуется, когда гоним бывает и презираем ради Господа; ни чести, ни славы, ни самой жизни не ищет на земли, все его сокровища — на небеси; и таковой человек называется духовным: небесная мудрствует, а не земная, духом живет и угождает Господу своему, а не плоти. Ревнует по разуму в смиренномудрии и кротости, а не в безумии и в порывах чувств своих; не бесчинствует, но во всем хранит благочестие и истину и во всем — любовь истинную духовно и смиренно».

**Платон, митр. Московский** (т.14, Слово на день Архангела Михаила): «Всяк грех есть действие плоти, а не духа. И для того Апостол некоторых упрекая во грехах ими содеянных, заключает: «не плотские ли вы?» (1 Кор. 3, ст. 4). Когда ты видишь доброе и похваляешь, сие есть действие духа; но когда при всем том следуешь худому, сие есть действие плоти. Когда ты желаешь идти во храм, сие есть действие духа, но когда по лености то отлагаешь, сие есть действие плоти. Когда ты желаешь помочь бедному, сие есть действие духа; но когда скупость преодолевает, сие есть действие плоти. Когда ты склоняешься простить обидевшему, сие есть действие духа; но когда мщением воспаляешься, сие есть действие плоти. Когда ты желаешь хранить целомудрие, сие есть действие духа; но когда сладострастие тебя побеждает, сие есть действие плоти. Когда ты желаешь принести покаяние и исповедание, сие есть действие духа; но когда стыд от того тебя отводит, сие есть действие плоти».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 300): «Плотское … склоняет христианина к плотскому мудрованию, а духовное — к мудрованию духовному. Плотское подвигает его к исканию чести, славы, земного богатства, а духовное отводит от этого и движет к исканию вечных благ, славы и блаженства вечного. Плотское побуждается к гордости и высокоумию, а духовное — к смиренномудрию. Плотское поощряет к гневу, ярости, злобе, мщению, а духовное отвращает от этого, и поощряет к терпению, тихости, незлобию, кротости. Плотское побуждает ненавидеть ближнего, а духовное от этого уклоняет и склоняет к любви. Плотское движет к немилосердию и жестокости, а духовное — к милосердию. Плотское влечет к сребролюбию и миролюбию, а духовное — к любви Божией. Плотское привлекает сердце к ссоре и вражде, а духовное — к миру, согласию и к благочестивому единомыслию. Плотское побуждает к пьянству, невоздержанию, нечистоте, а духовное — к трезвости, воздержанию и целомудрию. Плотское ведет ко лжи, лести, лицемерию, а духовное — к истине и простосердечию. Коротко говоря, плотское рождение наклоняет человека к самолюбию, исполнению своей воли и угождению самому себе, а духовное — к боголюбию, к послушанию Богу и творению воли Божией (т.е. жизни по заповедям Божиим – от сост.), и от всего того отводит, что воле Божией противно».

**Тихон Задонский** (Плоть и дух, гл.1): «Плотское мудрование — такое, когда делается то, что хочет плоть; духовное мудрование - когда делается то, что дух хочет. … Плотской человек весь ум свой и замыслы имеет только к приобретению временного, а духовный всегда стремится к вечному … Плотской человек, хотя и делает похвальное, но делает это ради тщеславия и приобретения суетной славы, а духовный все намерение простирает во славу Божию и в надежду жизни вечной. … Плотской человек перед всеми гордится, возносится, ему никто не равен, выше всех себя ставит, всех презирает, а духовный — пред Богом и людьми смиряется. Плотской человек не терпит в презрении быть, а духовный с охотой это принимает. Плотской человек хулящего хулит, укоряющего укоряет, злословящего злословит, ненавидящего ненавидит, а духовный, когда хулят его, утешается, когда гонят, терпит, клянущего благословляет, добро творит ненавидящему. Плотской человек не любит и ближнего, а духовный и от врагов своих любви своей не отъемлет. Плотской человек злопамятен, и за малую обиду ищет отмщения, а духовный и за отнимающих жизнь у него молится: «Господи! не вмени им греха сего» (Деян.7:60). Плотской человек коварно, лестно, хитро со всяким поступает; а духовный со всеми простосердечным является. … Плотской человек непримирим, а духовный и с ненавидящими мира бывает мирен. … Плотской человек склонностям и вожделениям нечистым следует, а духовный — чистоте и целомудрию прилежит. … Плотской человек всякий грех за ничто ставит, а духовный от всякого и малейшего греха бежит, как от лица змеиного. Плотской человек надежду свою возлагает на честь, на богатство, на силу свою, на своих покровителей, а духовный упование свое возлагает на помощь Вышнего и милостивый Промысел Творца своего. Плотской человек больше всего опасается лишиться чести, богатства, изгнанным быть, а духовный на все это с охотой, или великодушием, готовым себя показывает».

### У христианина всегда будет брань плоти и духа, и победить может или плоть, или дух

Итак, в нас, христианах, уживается и плотской, и духовный внутренний человек, которые к тому же всегда, бессознательно для нас, борются между собой.

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 383): «Эти два человека, в одном христианине обретающиеся, как противоположны между собою, так непрестанную между собою имеют брань, и друг другу противятся, как учит апостол: «плоть желает противного духу, а дух — противного плоти: они друг другу противятся» (Гал.5:17). Чего хочет плоть, того не хочет дух, и чего хочет дух, того не хочет плоть. … От сего сражения и брани следует то, что одно побеждает, другое бывает побеждено, ибо брань без этого не бывает. Когда побеждает внутренний человек, тогда побеждается внешний, и когда побеждает внешний, тогда побеждается внутренний, от чего бывает одному жизнь, а другому смерть».

**Цветник священноинока Дорофея** (гл. 14): «… (плоть) постоянно борется против души, подвига и спасительных дел. Потому что плоть стремится к греху, а душа к спасению, и враждуют одна с другой. …Телесное наслаждение враждует с душой и помогает дьяволу».

А у некоторых христиан «эти два человека» уже и не борются, т.к. плотской победил. Так, например, плотской, когда взыграла похоть и захотелось сблудить – блудит, появилась возможность приобрести деньги нечестным путем – украл, захотелось повеселиться – выпил спиртного, побоялся быть разоблаченным в чем-то – врет, не стыдясь, и т.д.; и духовный его человек уже и не проявляется.

Думаю, понятно, что в христианине должен победить дух и добродетели, а страсти и грех должны быть умерщвлены. И для этого должна вестись сознательная и внимательная духовная брань с самим собой, а точнее - со своими телесными страстями/похотью – чревоугодием, пьянством, блудом; душевными – гневом, ненавистью, печалью, гордостью, эгоизмом и тщеславием; и со сребролюбием. Эта брань ведется в те моменты, когда они проявляются в человеке и пытаются склонить душу на свою сторону. Так, например: обратил внимание на противоположный пол и понимаешь, что уже увлекаешься, и тогда нужно, как можно скорее, прекратить это увлечение (через удаление от человека, через самовразумление, самоукорение, молясь и каясь); или, например, понимаешь, что хочется взять деньги незаконно – откажи себе; или чувствуешь, что разгневался или обиделся – укори себя, кайся в ненависти и молись против нее.

И без этой осознанной брани/подвига с самим собой мы не сможем стать «новыми» людьми «благопотребными для Небесного Царства».

**Макарий Великий** (Духовные беседы, б.44): «Душе, истинно во Христа верующей, должно из нынешнего порочного состояния перейти в состояние иное, доброе, и нынешнее уничиженное естество изменить в естество иное, божественное, и соделаться естеством новым, при содействующей силе Святого Духа; и тогда может она стать благопотребной для небесного царства. Достигнуть же сего возможно только нам, которые веруем, истинно любим Его, и исполняем все святые заповеди Его. … Душам нашим должно из настоящего состояния перейти в другое состояние, и измениться в Божественное естество, из ветхих соделаться новыми, то есть из негодных и неверных — добрыми, честными и верными; и таким образом, прийти в благоустройство, став благопотребными для небесного царства».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 300): «Такая брань (плотского и духовного) происходит в одном и том же христианине. Это есть всегдашнее сражение между плотью и духом, ибо «плоть желает противного духу, а дух — противного плоти». В этом состоит христианский подвиг, в котором должно нам до конца жизни нашей подвизаться, плоть духу покорять, и «делать не то, что хотели бы» (Гал.5:17), но что воля Божия, закон Божий и новое рождение от нас требует. … Христианин, если хочет новое рождение сохранить и быть истинным христианином, то должен ветхого человека не слушать, деяний его не творить, и так от всякого зла уклоняться, а следовать свойствам нового рождения, нового человека, и так ко всякому доброму делу прилежать. К этому подвигу святые апостолы везде в своих святых посланиях нас поощряют. То же и Христос в святом Евангелии Своем предлагает нам, когда велит входить «тесными вратами» (Мф.7:13), «отвергнуться себя, и взять крест свой, и следовать» Ему (Мф.16:24), взять иго Свое, и учиться от Него (см. Мф.11:29)».

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст.312): «…Заслуживают тысяч венцов святые подвижники, называемые преподобными отцами, которые, из любви к Богу оставив мир и все, что в мире, ушли в пустые, совершенно необитаемые места и там, затворяясь в своих кельях, всю жизнь проводили в богомыслии, молитве, в отсечении своей воли, посте, бдении, труде и подвиге ради Бога и терпели всю жизнь нападения от противных сил, всячески усиливавшихся поколебать их веру и надежду на Бога, особенно же любовь к Нему. Бороться из любви к Богу со своею плотью и диаволом, этим хитрым, сильным и злобным врагом, не несколько часов, дней и месяцев, а много лет, иногда 60 и 70 лет, каких это заслуживает венцов? И что в сравнении с этими подвижниками люди, живущие в мире, без нападений так часто падающие и без поражений так поражаемые от своей плоти? Что значат в сравнении с св. подвижниками люди-миряне, живущие по своей воле, в роскоши, в удовольствиях всякого рода, в одежде славней и пище сущии, предающиеся гордости, честолюбию, зависти, ненависти, скупости, раздражительности, гневу, мщению, развлечениям, блуду, пьянству - всем порокам, хотя и не в одном лице совершаемым? Они заживо уловлены без всякого сопротивления в волю диавола, а потому он не нападает на них, оставляя их, давно опутанных его сетями, в предсмертном покое и самозабвении».

**Игнатий Брянчанинов** (Слово о чувственном и о духовном видении духов): «Для человеков неизбежны или плен (греху и злым духам) или борьба. Благочестивый подвиг есть ничто иное, как деятельное принятие спасения, как явление нашего произволения, показываемое и доказываемое самым опытом, самою жизнью. Весьма естественно, что падшие духи стараются удержать нас в своем плене и общении, когда мы захотим расторгнуть общение, освободиться из плена; а нам необходимо доказать наше искреннее желание свергнуть их иго приведением в действие всех зависящих от нас средств к тому».

О том, что таким борющимся с собой христианам помогает благодать Божия, будет сказано позже, а сейчас продолжаем разговор о других христианах – не борющихся и порабощенных греху.

Итак, у тех, о ком будет идти речь в этой теме, все же побеждает «плоть» и «жало страстей», потому что они – сластолюбивы по плоти, и потому что они живут в неосознанной ими брани плоти против духа, где побеждают плотские и душевные страсти. А духовного подвига осознанной и внимательной брани со своими страстями они не ведут.

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст.421): «Жало страстей и сластей изгнало жало Божией любви, места не дает ему. В иных ежедневно эти два начала борются и попеременно вытесняют друг друга, а в других и борьбы нет; жало земное в иных вполне господствует, подавляя жало небесное, например: в корыстолюбцах, сластолюбцах, честолюбцах, пьяницах, обманщиках, убийцах, блудниках и прелюбодеях и т.п.».

### Грешники пребывают в разных степенях греховных состояний

Также, прежде чем сказать о грехах таких христиан, нужно отметить, что следует различать как внутренние состояния христиан, так и степень грехов вообще. Например, вот поучения об этом.

**Платон, Митр. Московский** (Поучительные слова. т. 14, Слово на Крещение Господне): «Но кто же из христиан, скажет кто, сколько б ни был совершен, есть без греха: ибо Иоанн устами всех христиан сказал: «Если говорим, что не имеем греха, - обманываем самих себя, и истины нет в нас» (1 Ин. 1, 8). Конечно, сие правда: но великое есть различие между больным и мертвым. (Истинный – от сост.) христианин по немощи иногда во грехи впадает, но тотчас свою болезнь признает, и с истинным раскаянием прибегает ко врачу, и от него тотчас исцеляется; и получив исцеление в знак благодарности своей, всемерно того оберегается; и самая сия болезнь душевная послужила для него к добру, ибо он и добро, потерянное чрез то, узнает больше, и в нем крепче утверждается, и для будущаго времени становится благоразумнее и осторожнее. И потому он всегда здрав или творением добра, или покаянием и исправлением зла. — А ложный христианин напротив: он грехом не болезнует, но умирает: он к нему прилепляется всею душею и на все время, так что и при самой кончине не он оставляет грехи, но грехи его».

**Максим Исповедник** (Главы о любви, сотн. 3-я, гл.74): «Не одинаково должно судить о согрешающих тем же, по действию, грехом, но различно (судя по причине согрешения): ибо иное грешить по навыку, а иное по внезапному, неудержимому увлечению. В последнем случае человек ни прежде греха не имел мысли о нем, ни после греха не имеет влечения к нему, а напротив весьма скорбит и мучится о случившемся. Совсем не то бывает с тем, кто грешит по навыку: ибо он и до греха не переставал грешить мысленно, и по совершении его в том же остается расположении».

**Никодим Святогорец** (Невидимая брань, ч.1, кн.29): «Ведай, возлюбленный, что диавол ни о чем другом не печется, как о погибели каждого из нас, и что не одним и тем же способом ведет со всеми брань. Чтоб тебе было это яснее увидеть и понять, представлю тебе пять нравственных состояний людей и опишу соответственные им козни, обходы и прельщения вражеские. Состояния эти суть следующие: — одни пребывают в рабстве греху, и помышления не имея об освобождении от него; — другие, хотя помышляют об этом освобождении и желают его, но ничего не предпринимают, чтобы достигнуть его; — есть и такие, которые по освобождении от уз греха и стяжании добродетелей, попадают опять в грех с большим растлением нравственным. Из этих последних одни в самопрельщении думают, что, несмотря на то, все еще идут к совершенству; другие - в беспечности оставляют путь добродетели; иные - самую добродетель, какую имеют, превращают в повод и причину зла для себя. На каждого из таковых враг действует, соображаясь с его настроением».

**Иннокентий Херсонский** (О грехе и его последствиях, гл. Слово о существе греха, его видах…, и др.): «Есть грехи мысленные - это все нечистые помыслы и желания, греховные воображения и воспоминания. … Второго рода грехи состоят из худых и гнилых слов. (Эти грехи есть абсолютно у всех христиан – от сост.)… Третий вид грехов состоит из самых порочных действий (и именно в грехах на деле живут те христиане, о которых будет идти речь – от сост.). Здесь, если начать исчислять поименно, то недостанет числ и слов. - Приметим только, что иные грехи (устремлены) прямо против Бога и веры в Него, как-то: неверие, хула и отчаяние; иные грехи устремлены прямо против ближнего, например: татьба, убийство; иные - против самого грешника, например: сладострастие, невоздержание и пьянство. — Не все грехи, бывают, без сомнения, в каждом человеке, обыкновенно одна какая-либо страсть берет верх над другими и, становясь господствующею…. — Не все грешники стоят также на одной степени развращения: в грехе, как и в добродетели, есть своя постепенность. Первая степень, когда человек начинает предаваться по временам разным порокам или одному какому-либо, без особенного расположения ко греху, не забывая по временам и покаяние, хотя без особенных плодов его. Вторая степень - когда худые действия обращаются в навык, порок или страсть, становятся постоянным началом действий и правилом для жизни, не заглушая, однако же, вовсе желания исправиться и перестать грешить. Третья степень - когда развращение доходит до того, что грешник, совершенно ослепленный грехом, почитает его для себя необходимостью, вовсе забывает закон и страх Божий, грешит нераскаянно, с намерением всегда оставаться таким, как есть. (Вторая и третья степень характерна для тех христиан, о которых эта тема – от сост.) Состояния греховные также различны. — Есть состояние греховного неведения, в коем человек, следуя влечению растленной природы и худым примерам, совершает многие грехи, не имея надлежащего понятия о том, как совершаемое им противно закону и природе. В таком состоянии находятся многие из бедных язычников (и неверующих – от сост.), по недостатку истинной религии. — Есть состояние беспечности духовной, в коем находящиеся вовсе не думают о том, что и как должно человеку делать, чего требует закон Божий и что воспрещает, живут как случится, поступают как случится, грешат и беззаконствуют как случится. Пример и обстоятельства, привычка и страсти суть для них вместо всех правил и законов. — Есть состояние духовного лицемерия, когда человек ясно видит, чего требуют долг и совесть, и старается сохранять на себе всю личину честности, но в тайне предается всему, к чему влекут его страсти. В таком лицемерии обличал некогда Господь фарисеев. — Есть состояние духовного ожесточения, когда грешник выходит из свойственной греху боязни и скрытости, бесчинствует явно, упорно отвергает все вразумления и хвалится своими преступлениями. (Три последних состояния – состояния христиан, о ком эта тема – от сост.) — Есть состояние отчаяния, когда грешник, пробудившись от греха, чувствует крайнее к нему отвращение, но вообразив, что его грех неотпустителен, готов бывает на самые отчаянные поступки и против других и против самого себя: пример сего состояния - несчастный предатель Христов. — Видите, сколько болезней и язв у души человеческой! (гл. Слово о том, чем грех соблазняет человека…): «И разум, и опыт, и слово Божие уверяют нас, братие, что грех есть зло великое, и предаваться ему значит быть врагом самому себе. Между тем, что видим мы в мире? Что видим вокруг нас и в нас самих? Грех. Малая только часть избранных Божиих, утвердившись на камени заповедей Господних, оградившись страхом Божиим и благодатию Христовою, блюдет себя чистою от греха, постоянно сражается с ним во всех его видах, и побеждает его в себе и в других. Гораздо большая часть, если и не оставляет совершенно пути правды и истины, то непрестанно уклоняется от него на десно и шуее. Еще большая часть людей и не думает о царском пути правды и долга, спокойно позволяет себя влачить страстям по всем дебрям порока. Есть, наконец, и такие, кои до того раздружились со всякою добродетелью, до того сроднились со всяким грехом, что подобно духам отверженным, готовы навсегда оставаться во грехе, готовы, если бы было возможно, воцарить его над всем миром».

**Иннокентий Херсонский** (Лекции, л.6): «Человек не стоит в одном положении, но проходит разные состояния и степени, как во зле, так и в добре. ... Еще можно разделять род человеческий на четыре разряда: 1) людей, имеющих худое сердце, а наружность добрую: таковы лицемеры; 2) имеющих сердце доброе, но наружность худую: это мечтатели — те, которые ревнуют, но не по разуму, как некогда Савл; 3) у иных великие пороки соединены с некоторыми добродетелями: так убийцы среди злодеяний бывают иногда великодушны; 4) у некоторых с добрыми свойствами соединены худые действия. Вот деление по отношению к смешению добра со злом. — В отношении к спасению различаются следующие состояния: 1) состояние неведения и сродной с ним беспечности; 2) лицемерия или обмана себя и других; 3) ожесточения; 4) отчаяния. В состоянии неведения не чувствуется нужда спасения. В лицемерии эта нужда чувствуется, но думается, что она удовлетворена. В ожесточении упорно и намеренно прогоняется всякая мысль о спасении. В отчаянии, хотя чувствуется нужда спасения, но предполагается невозможность его».

Итак, далее мы будем говорить о таких степенях греховности, когда христианин грешит на деле, когда «(к греху) прилепляется всею душею и на все время», когда «грешит по навыку» и «по совершении его в том же остается расположении», который «пребывает в рабстве греху, и помышления не имея об освобождении от него», и о тех, кто, хотя помышляют об этом освобождении и как бы и желают его, но ничего не предпринимают, чтобы достигнуть его.

### О том, как образуются греховные пороки в человеке

Также святые отцы показывают, как образуется грех и навык к нему. И именно так происходило укрепление во грехах на деле у тех, о ком будем идти речь в этой теме. Вот некоторые поучения об этом.

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., 7.15): «… всякий грех делается с желанием и любовью. До решения на дело бывает желание иного и ненавидение предлежащего; но подходит сласть самоугодия и — все изменяется. Бывает борьба, но потом все улегается, и нехотимое прежде творится всем лицом человека со всею охотою. … Как в какой-либо семье глава семейства держит намерения, по его убеждению полезные, но, когда надо действовать, собираются семьяне и уговаривают его делать противное тому: он соглашается и делает. После хоть и видит, что не следовало соглашаться, но уж сделанного не переделаешь. Это, однако ж, не исправляет его; но, когда приходится действовать в том же смысле, семьяне опять сбивают его сделать по-ихнему. Так и всегда делает он не как хочет. То же самое происходит и внутри нас. Всякий желает доброго и ненавидит злое; но приходит сласть самоугодия, отуманивает очи ума, извращает расположение сердца, — и желаемое доброе не желается, а ненавидимое злое является привлекательным; от чего не то творится, а это содевается.».

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетическая проповедь, Глава: Часть 1): «Вспомни святого Давида, впавшего в любодеяние и убийство. Вкралось в душу праведника неприметным образом нерадение; от нерадения родилось нехранение чувств телесных; освобожденный от хранения взор встретился неожиданно с предметом соблазна; предмет соблазна возбудил в душе освященной преступное пожелание; за пожеланием последовало преступное исполнение: за совершением прелюбодеяния последовал стыд тщеславный. Стыд, которым устыдилась греха человеческая гордость, родил новое преступное желание - желание скрыть грех, желание сохранить личину праведности пред человеками. Для этого совершено убийство».

**Василий Кинешемский** (Беседы на Еванг. от Марка, гл. 6, ст. 14-29): «Попробуем заглянуть в эту темную душу (Ирода) и проследить, как постепенно назревало здесь преступление, вызванное страстью, и как разгоралась и укреплялась сама страсть. Выяснить законы развития порока и страсти для нас очень важно, ибо в душе каждого человека они действуют приблизительно одинаково, и на примере Ирода мы можем выяснить условия наших собственных падений. — Дело начинается похотью, нечистою любовью к Иродиаде, снохе Ирода, жене его брата Филиппа. Нисколько не заботясь о том, чтобы остановить развивающуюся преступную страсть, Ирод скоро переходит к делу, легко переступает через первое препятствие и жену брата своего делает своей женой. Этот первый шаг уже достаточно ясно показывает, насколько развилась страсть в его душе, ибо сила страсти измеряется величиной преодолеваемых ею препятствий; другими словами, чем труднее препятствие, побежденное страстью, тем о большей силе страсти это говорит. Но, победив первое препятствие, Ирод сейчас же встречается с другим — обличительною проповедью Иоанна Крестителя, который говорил Ироду: «не должно тебе иметь жену брата твоего!» Эти упреки, несомненно, имели для Ирода больше значения, чем неловкость перед братом и боязнь общественного мнения, которое, благодаря подобострастию его руководителей-фарисеев и саддукеев, легко было заставить молчать. Принудить к молчанию неподкупного Иоанна или заставить его смягчить прямолинейный тон обличений оказалось невозможным. Кроме того, и на совесть самого Ирода эти суровые речи должны были оказать большое влияние, ибо Ирод питал к пророку невольное уважение и, несомненно, считался с его мнением. Но, тем не менее, и это новое препятствие не могло принудить его переломить свою страсть. Более того: он не только не отступает перед ним, но, подстрекаемый Иродиадой, берет под стражу Пророка, которого уважает, и заключает в темницу — яркий показатель того, как далеко зашла его страсть. Наконец, в сцене с Соломией он уже почти совсем не владеет собою. Напряженное до последней степени сладострастие отуманивает его, и он дает свою безумную клятву. Он уже полный раб страсти! Так при отсутствии сопротивления усиливается страсть, захватывая в свою деспотическую власть человеческую душу. Наряду с этим мы замечаем и другое явление: один вид допущенного греха вызывает множество других. В данном случае вслед за блудною похотью является вероломство по отношению к брату, кровосмесительное прелюбодеяние, несправедливость, жестокость, насилие по отношению к Иоанну, суетная клятва, тщеславие перед гостями, ложное самолюбие и, наконец, убийство. Как будто за первой змеей пробудившейся страсти, сознавшей свою силу, сразу начинает шипеть и шевелиться целая стая других змеек, до сих пор мирно дремавших в душе. Наконец, нельзя оставить без внимания и то обстоятельство, что искушения, представляющиеся Ироду, становятся все серьезнее, а преступления тяжелее. Как будто идет проверка, до какой степени падения может дойти этот человек, подчинившийся пороку. — Таким образом, мы видим, как постепенно петля греха затягивается все туже и туже и как все меньше и меньше остается надежды на то, что попавший в нее человек сумеет от нее освободиться. Положение становится почти безысходным, когда в душе исчезают последние силы и даже желание разорвать эту петлю, и убийство или другое преступление, не менее тяжелое, является тогда лишь естественным следствием, неизбежным заключительным аккордом разнуздавшейся страсти. — Всматриваясь в процесс развития искушений, как он обрисован в евангельской повести об Ироде, можно найти здесь тройной закон, которому подчинено это развитие, если оно не встречает противодействия в сознательной воле человека. — Первый закон можно назвать законом усиления. Он состоит в том, что сила страсти, ее интенсивность и власть над душой растет прогрессивно, по мере того, как ей делаются уступки. Уступки ее не успокаивают, но делают лишь более требовательной и властной. Человек, допустивший грех однажды, нравственно слабеет и при повторном искушении совершает его с большей легкостью, чем тот, кто устоял в первой борьбе. Воля человека укрепляется своими победами и ослабляется поражениями — это закон психологии. Нравственная течь, просочившаяся раз в душе, скоро превращается в бурный поток и разрушает всю плотину морального закона совести, если с нею не бороться. — Доктор Матт рассказывает об одном студенте, страдавшем пороком рукоблудия, который признался ему, что в течение первого года порок этот был допущен им один раз, на другой год три раза, а затем стал повторяться каждую неделю. Это обычное явление. Мы часто наблюдаем его в развитии пристрастия к пьянству. Как гласит народная поговорка, "первая рюмка колом, вторая — соколом, прочие — мелкими пташечками". Уступки и падения играют здесь роль сухого хвороста, который вы подкидываете в костер. Чем больше бросать, тем больше и ярче становится жадное пламя. Чем больше грешить, тем сильнее разгорается страсть. — Второй закон — расширения страсти. За одним грехом неизбежно следует ряд новых. Одна страсть, разгораясь в душе, вызывает к жизни и другие страсти, как будто между ними существует какая-то незримая, таинственная связь. Успех одной страсти служит точно сигналом для других и все они сразу или одна за другой спешат обрушиться на несчастную душу, точно желая добить ослабевшего противника. За блудной похотью непременно появляются ревность, недоверие, ложь, зависть, гнев и т. д. и т. д. Здесь как на войне: прорван фронт в одном месте, — и сейчас же неприятель массами устремляется в прорыв, чтобы расширить и докончить поражение. — Однажды давно-давно на одной из голландских верфей строился корабль. Для киля, или для основной балки, к которой прикрепляются ребра — шпангоуты, нужно было найти хорошее, длинное, крепкое бревно. В грудах леса, сложенного на дворе верфи, два рабочих нашли одно, казавшееся, на первый взгляд, подходящим. «Вот, — сказал один из них, — хорошее бревно! Возьмем его…». Но другой внимательно осмотрел бревно и покачал головой. «Нет, — возразил он, — это не годится!» «Почему?» «Видишь здесь маленькую червоточину? Это признак, что черви уже завелись тут...» «Вот пустяки... Что значит такая маленькая червоточина для такого громадного прочного бревна. Ее едва заметишь... Возьмем!» Они немного поспорили. Наконец более осторожный уступил. Бревно взяли и из него сделали киль нового корабля. Несколько лет благополучно плавал по морям новый корабль. Он был легок, прочен и не боялся бурь. Все любовались им. Но в один прекрасный день среди совершенно ясной и тихой погоды он вдруг без всякой видимой причины пошел ко дну. Когда в море спустились водолазы, чтобы осмотреть его, они нашли, что дно корабля было проедено червями. За годы плавания черви размножились и источили все дерево. Маленькая червоточина оказалась роковой для громадного судна. — Так и в душе. Один червячок страсти, если его не истребить вовремя, может размножиться в громадном количестве, порождая новые пороки, захватывая все стороны души и подтачивая ее здоровые ткани. — Причина этого — в ослаблении веры. Побежденная одним грехом, воля теряет силу сопротивления и легко уступает другим. В глубине человеческой души всегда существует грех в виде самых разнообразных порочных наклонностей и страстей. Эти страсти кипят и бурлят, как в котле, ища выхода. Но если человек не уступает им, то его воля играет тогда роль тяжелой свинцовой крышки котла, которая не выпускает бушующий пар. Но стоит лишь немного приподнять — и в образовавшуюся щель, как бы мала она ни была, с силой устремляются все страсти, существующие в душе. Уступив, таким образом, человек тем самым разнуздывает и другие страсти и справиться с ними уже почти не в состоянии. — Третий закон — углубления страсти. Действие его состоит, во-первых, в том, что способы удовлетворения разыгравшейся страсти, охватившей душу, становятся все хуже и нравственно безобразнее. Страсть становится все требовательнее, капризнее, причудливее. Она уже не удовлетворяется обычными формами греха, но ищет новых, более утонченных, способных более возбуждать истрепанные и притупившиеся нервы. Так блудная страсть часто осложняется жестокостью, переходя в садизм. Чревоугодие требует все новых и новых, более изысканных и замысловатых кушаний. Кроме того, тот же закон углубления проявляется иногда и иначе. Ради удовлетворения растущей страсти человек начинает делать преступления все более и более тяжелые. Он жертвует для нее всем, всеми моральными ценностями, которые еще сохранились в его душе. — За борт жизни выбрасывается все, что мешает страсти: нравственные привычки, убеждения и принципы, веления долга и религии — все летит вон, начиная с менее важного и кончая самыми крупными ценностями. Так скупец, охваченный страстью сребролюбия, для приобретения денег не щадит ничего: сначала прекращает благотворительность, потом погружается в скаредность, отказывая в помощи самым близким людям; далее пускается в бесчестные аферы, жертвуя правдивостью и порядочностью, нередко доходит до воровства, иногда и до убийства и т. д. Душа постепенно опустошается, теряя все, что было в ней ценного, в угоду страсти. Человек опускается все ниже и ниже на самое дно греха и порока. Рассматривая законы, действующие в процессе развития страсти, мы без труда можем заметить, что общим, главным, основным условием, от которого зависит весь этот процесс, является отсутствие твердых нравственных правил и исключительное служение своему эгоизму, своему "я". — Отчего Ирод пал так низко? Несомненно, потому, что его себялюбие, его личное "я" было для него главным кумиром, которому он служил всю жизнь; другой высшей воли над собой он не признавал, кроме собственных прихотей и желаний; нравственных принципов мы совершенно не видим в его деятельности, и если он слушался Иоанна Крестителя, то, конечно, не потому, что ценил моральную высоту и чистоту его советов, но, вероятнее всего, потому, что угадывал в нем прозорливца, который лучше видит тропинки жизни, переплетающиеся в тумане будущего».

**Феофан Затворник** (Рукописи из кельи – 1, ст. Возрасты греха): «В слове Божием о грешнике вообще говорится, что он, все более и более «преуспевая на горшее» (2 Тим. 3, 13), приходит, наконец, «в глубину зол» (Притч. 18, 3); означаются и степени ниспадения в сию глубину, например: «он болит неправдою, зачинает болезнь и рождает беззаконие» (Пс.7, 15), или, яснее, по противоположности с мужем, ублажаемым в первом псалме,— «идет» на совет нечестивых, «останавливается» на пути грешных и, наконец, «садится» на седалище губителей (Пс. 1, 1). Последние выражения можно принять за характеристические черты греховных возрастов. Их тоже три: младенческий, юношеский, мужеский. В первом грешник только пошел в грех, во втором остановился в нем, в третьем стал распорядителем в его области. — Младенческий возраст. Это — период образующейся духовной жизни, не установившейся в своих формах, колеблющейся,— время борьбы остатков внутреннего добра и света со вступающим злом и тьмою. Здесь поблажающий греху человек все еще думает отстать от него: мало-мало, говорит он себе, и брошу. Грех еще кажется ему как бы шуткою, или он занимается им, как дитя, резвящееся игрушкою; он только будто рассеян и опрометчив. Но в сем чаду, в сем состоянии кружения невидимо полагаются основы будущему ужасному состоянию грешника. Первые черты, первые линии его полагаются в первый момент отдаления от Бога. Когда сей свет, сия жизнь и сила сокрываются от человека, или человек сокрывает себя от него, вслед за тем начинает слепнуть ум, расслабляться и нерадеть воля, черстветь и проникаться нечувствием сердце, что все и заставляет человека часто говорить себе: «Нет; перестану». Но время течет, и зло растет. Кто-то из ума крадет истины, одну за другою; он уже многого не понимает даже из того, что прежде ясно понимал; многого никак не может удержать в голове, по тяжести и невместимости того в теперешнее время; наконец совсем ослепляется: не видит Бога и вещей Божественных, не понимает настоящего порядка вещей, ни своих отношений истинных, ни своего состояния, ни того, чем он был, ни того, чем стал теперь и что с ним будет, вступает в тьму и ходит во тьме. Воля, побуждаемая совестью, все еще иногда радеет и приемлет заботы о спасении человека; иногда он напрягается, восстает, удерживается от одного или другого дела в надежде и совсем поправиться, но и опять падает, и чем более падает, тем становится слабее. Прежние остановки и отказы делам, действительные, превращаются в одни бесплодные намерения, а из намерений — в холодные помышления об исправлении, наконец, и это исчезает. Грешник как бы махнул рукою: «Так и быть, пусть оно идет, авось само как-нибудь остановится!» И начинает жить, как живется, предаваясь порочным желаниям, удерживаясь от явных дел, когда нужно, не беспокоясь ни угрозами, ни обещаниями, не тревожась даже явным растлением души и тела. Грех есть болезнь и язва; сильно терзает он душу после первого опыта, но время все сглаживает; второй опыт бывает сноснее, третий еще сноснее и так далее. Наконец душа немеет, как немеет часть тела от частого трения по ней. То были страхи и ужасы, и гром готов был разразиться с неба, и люди хотели будто преследовать преступника, стыд не давал покоя и не позволял показываться на свет,— а тут, наконец, все — ничего. Человек смело и небоязненно продолжает грешить, понять не умея, откуда это прежде бывали у него такие тревоги. Когда, таким образом, образовались ослепление, нерадение и нечувствие,— видимо, что человек грешник остановился на пути грешных. Все добрые восстания улеглись; он покойно, без смущений и тревог, пребывает в грехе... Здесь вступает он в период юношеский. — Возраст юношеский. Это — период пребывания в грехе, или стояния на пути грешных, в слепоте, нечувствии и нерадении. Высшие силы человеческого духа поражены летаргическим сном, а силы греха возобладали над ними и как бы наслаждаются покоем. Сначала это есть как бы точка безразличия, но с сей точки начинается покорение лица человеческого греху. Силы его, одна за другою, приводятся к подножию греха и поклоняются ему, принимают, или признают над собою, его царскую власть и становятся его агентами. Поклоняется ум, и принимает начала неверия; поклоняется воля, и вдается в разврат, поклоняется сердце, и полнится робостью и страхом греха и греховного начала. — Не все спит грешник, иногда и просыпается. В это время хотел бы все оставить, но боится начать сие дело, по непонятной некоторой робости, в которой отчета дать нельзя. Так застращивается человек тиранством греха, что о возмущении против него как бы и подумать не смеет! Тут свидетельство, как чрез грех глубоко падает сила духа … Ум сначала только не видит, или теряет, все истинное, но с продолжением времени вместо истины вступает в него ложь. … И воля спит в беспечности, действуя по началам недобрым, сама того не замечая, как ими вытесняются начала добрые. … Таким образом, грешник, робостию застращенный восставать на грех, неверием принявший начала лжи, волею усвоивший правила развратные, … вступил в возраст мужа… — Возраст мужеский. Это — период самостоятельного, настойчивого действования в пользу греха, против всего доброго, от чего человек приходит на край пагубы. Степени ниспадения его определяются степенями противления свету и добру. Ибо и тогда, как он так живет, совесть не перестает тревожить его. Но, принявши другие начала, он не слушает и идет напротив. Иногда он только не внимает сему гласу, в состоянии нераскаянности; иногда отвергает и вооружается против него, в состоянии ожесточения; иногда же самого себя сознательно предает пагубе, в состоянии отчаяния. Это — конец, куда приводит грешника грех, им возлюбленный!..».

Об этих степенях греха каждый христианин должен понимать и помнить, и правдиво оценивать себя: на какой он находится, и должен учиться понимать это и о других людях, особенно когда он склонен осудить их, обидеться на них или плохо к ним относится.

На этом закончим краткое введение, которое в некой мере объяснит, что происходит вначале с христианином, живущим противно заповедям Божиим, и грешащим на деле плотскими грехами, несмотря на его пребывание в вере, и какие духовные законы обязательно работают, о которых мы, христиане, даже не задумываемся. А далее составитель выделит основные характеристики таких людей – ложных христиан, приведет поучения о нарушенных ими заповедях и какие духовные законы сработали, что они пришли к такому пагубному состоянию.

## Раздел 1.1. О ПОНЯТИИ «ЛОЖНЫЕ ХРИСТИАНЕ» И ИХ ГРЕХАХ

### «Нужно знать одно - христиане ли вы?»

**Иннокентий Херсонский** (Слово при первом посещении города Купенска): «… Нужно знать одно - христиане ли вы? Не удивляйтесь такому вопросу и не почитайте его необыкновенным. …- Не спешите с ответом. Нам очень хорошо известно, что вы все крещены во имя Отца и Сына и Святаго Духа; что вы, по временам, ходите в храм Божий и совершаете известное число поклонов и молитв, что раз в году, во время Святого поста (или чаще – от сост.), являетесь к Исповеди и Причащению Святых Тайн, что вы не убегаете и прочих Таинств и обрядов Святой Церкви, - все это принадлежит к званию христианина, но все это одно не составляет еще истинного христианства. Ибо, исполняя все это, можно быть худым человеком, неверным супругом, жестоким господином, мздоимным судьей, лукавым продавцом, вредным гражданином; можно ли таких людей назвать христианами? Нет, христианину как обещано чрезвычайно многое, так и требуется потому от него немалого. … Можете ли сказать, что спасение душ ваших для вас дороже всего в мире? что хотя половина, хотя третья часть времени и сил ваших употребляется вами прямо и непосредственно на усовершение себя в добродетелях, на приготовление себя к вечности, на покаяние во грехах ваших? Блажен, кто чувствует в своей совести, что он не напрасно носит драгоценное имя христианина, что он старается быть верным последователем заповедей Христовых, что грех и страсти не владычествуют в душе и сердце его, что мир с его соблазнами не имеет для него прелести. Таковой благословен от Бога Отца, благословен от Бога Сына, благословен от Бога Духа Святаго! Такой спокойно может пребывать в своем звании, каково бы оно ни было; спокойно может взирать на все, с ним случающееся, с твердой уверенностью, что верующим в Бога вся споспешествует во благое; спокойно может ожидать своей кончины, которая приведет для него с собой награду за все труды и подвиги. Но стократ злополучен тот, кто идет путем противным и, быв доселе предан суете мирской и страстям, не помышляет о своем исправлении. … Настанет грозный час, когда все, что забавляло, радовало, наполняло душу и сердце, рассыплется в прах и исчезнет как сон; и бедный грешник останется один с прокаженной грехом душой своей, и должен будет терпеть и страдать вечно».

**Илия Минятий** (Слово в 1-ю неделю поста. О вере): «В то время когда, как солнце в полдень, сияет Православие, возжигаю и я светильник Евангельской проповеди, прихожу в церковь, полную христиан, и ищу христианина, ищу христианина! Как же это? Разве не христиане те, которых я вижу здесь и там, в городах, крепостях, в областях, царствах, в значительной части вселенной? Бывают двух родов христиане. Одни только носят это имя, христиане по внешности, и, по-видимому, имеют, как говорит Павел, только образ истины, а внутри не имеют должных дел. Они имеют христианскую веру, но не жизнь; жизнь их противоположна вере. «Имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся» (2Тим. 3, 5). Из таких мне никого не нужно. Но есть христиане, которые, кроме имени, имеют еще дела, вместе с верой соединяют должную жизнь и вовне и внутри всецело православны, поистине христиане. Я хочу найти хотя бы одного такого в многолюдном христианском городе, но не нахожу. Христианина ищу, христианина! Я перехожу с места на место, чтобы найти его. Ищу на площадях, между вельможами, но вижу здесь одно только тщеславное самомнение. Нет христианина! Ищу его на базарах среди торговцев, но вижу здесь одну ненасытную жадность. Нет христианина! Ищу его на улицах среди молодежи, и вижу крайнее развращение. Нет христианина! Выхожу вон за стены города и ищу его у поселян, но вижу здесь всю ложь мира. Нет христианина! Обхожу часть моря и ищу его среди матросов, но слышу здесь одни страшные ругательства. Нет христианина! Обхожу войска и ищу его среди солдат, но вижу здесь крайнюю распущенность. Нет христианина! Вхожу во внутренности домов и ищу христианку среди женщин, что же здесь я вижу? Замужние расходятся с мужьями и веселятся с прелюбодеями. Незамужние живут грехом... Вижу честных женщин, ни о чем, кроме нарядов и суеты, не помышляющих. Нет ни одной христианки! Я хотел бы взойти во дворцы вельмож и сильных людей, чтобы смотреть, нет ли там христианина, но не осмеливаюсь, боюсь. Там сторожит лесть и не дает проникнуть истине. О, великое посрамление веры! О, величайшее осуждение христиан! — Не говорил ли я вам, что мы дошли до самого плохого состояния, что мы достигли ног идола, частью железных, частью глиняных? Разве я вам не говорил, что между столькими христианами ищу и не нахожу ни одного истинного? «Все уклонились, сделались равно непотребными; нет делающего добро, нет ни одного» (Пс. 13, 3). Все, клирики и миряне, князья и бедные, мужи, жены и дети, юноши и старцы уклонились от веры, стали жить непотребной жизнью, нет ни одного, кто бы жил по вере. Христиане, без слез внимающие этому! Если вы не хотите плакать из сокрушения, плачьте из стыда! — Что же до меня, то я прихожу в ужас; боль сердечная не дает моим устам продолжать речь. Я умолкаю с этим».

**Дмитрий Ростовский** (Проповеди, 17. Слово в неделю святых жен мироносиц): «Внемли здесь и рассмотри в себе самом, человек христианский, являющийся, по апостолу, «церковью Бога живого»: не упал ли в тебе крест, не возлег ли на горнем седалище твоего сердца вепрь и свинья? Если ты оставил всегдашнее воспоминание о страданиях Христовых, если прекратил повседневное умерщвление твоих греховных страстей, если не имеешь благодарного терпения в случающихся с тобой скорбях, то знай: это есть верный признак того, что не находится в тебе Христос. «Несть зде (Бога)». Если в сердце твоем вместо любимого Христа лежит вепрь или свинья, любовь к какому-либо блудническому лицу, если нрав твой как у вепря и житие твое свинское, то знай: это есть верный признак, что нет в тебе Христа. «Несть зде». Если ты мне покажешь, что ты сораспят с Христом в умерщвлении страстей твоих, если явишь мне не свинское, но святое и праведное житие, то я без всяких сомнений скажу, что в тебе обитает Христос, скажу: «здесь Он». Но пока я вижу, что ты, как свинья в кале тинном, валяешься в греховных страстях и сластях, до тех пор я без сомнений буду говорить: нет Христа в нас, нераскаянных грешниках. «Несть зде».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл. 28, и др.): «Многие из тех, кои происходят от рода христианского, думают, что полезно для них именоваться христианами, и не знают, что это одно только имя, которое получают они от отца или от матери, или от отечества, и само по себе никакой не доставляет пользы. Тогда только, когда они и живут по закону Христову, становится их собственностью и имя христианина, и вера христианская. (сл.25) Как не стыдятся (некоторые) ставить себя в число истинных христиан и духоносных мужей, не имея ничего в себе духовного, и не только радения, но и помышления о том не имея? Как некоторые из таких не трепещут вступать на степень диаконства и иерейства и священнодействовать пречистое Тело и Кровь Господа? Поистине недоумеваю. - Конечно, слепота ума и сопутствующие ей нечувствие и неведение, и рождающееся от них самомнение, делают то, что такие попирают, как прах, истинное золото и многоценный камень, Господа нашего Иисуса Христа. Но горе таковым за эту их страшную дерзость, по коей осмеливаются они восходить на такие степени, с такою великою богонебоязненностию и небрежением о божественных вещах, как будто малых и ничтожных, - и это для того только, чтоб казаться выше других. И кто после сего будет называть их христианами? — Это сказали мы для тех, которые говорят, что знают все это, и думают о себе, что значат что-нибудь, тогда как ничего не значат, и как на картине представили им в настоящем слове, что такое суть истинные христиане, чтоб они сличили себя с этим первообразом и познали, сколь далеки они от истинных христиан. (сл.48) Кто (истинно) верует, тот не идет широким и просторным путем (т.е. не блудит, не пьянствует, не врет, не крадет, не ненавидит людей и т.д. – от сост.), ведущим в пагубу тех, которые им идут, но идет путем тесным и прискорбным (т.е. сопротивляясь своим страстным наклонностям – от сост.), веруя, что, поскорбевши на нем немного (т.е. отказываясь от мирских и плотских греховных удовольствий – от сост.), будет вечно радоваться с Господом и всеми святыми. Верующий не любит мира, ни вещей мирских, ни родителей или братии, ни жены или детей, ни другого чего, но любит единого Господа и, взявши крест Его, последует Ему. Кто верует, тот не остается нераскаянным во грехах своих, но, если и согрешит, как человек, кается, сокрушается и плачет о грехах своих, стараясь не грешить более. Верующий не любит гулять и не услаждается винопитием, срамным бражничаньем и блудническими свиряниями и песнями, но всегда памятует о смерти, о страшном дне судном и, помня о сем, молится, постится, от всего воздерживается и прежде смерти поспешает приготовиться, как ответить и дать отчет пред Царем славы. Верующий любит Господа и ненавидит всякое зло, Ему противное. …Тот, кто верует истинно от сердца, исполняет заповеди Господни, а кто верует на словах только, а не сердцем, тот пуст бывает от добрых дел. О таковых говорит Господь чрез Пророка: «этот народ приближается ко Мне устами своими, и языком своим чтит Меня, сердце же его далеко отстоит от Меня» (Ис.29:13). Итак, брате мой, когда видишь, что ты обильно богат всякого рода худыми делами, но скуден и пуст добром, скажи мне, как можешь ты называть себя верным? В таком случае ты, как я думаю, хуже всякого неверного, потому что и «язычники, не имеющие закона, по природе законное делают» (Рим.2:14). Почему если веруешь, беги от греха, и с воплем восстенай и восплачь, осуждая себя самого, оставь злые дела, в которых жил ты доселе, и восприими подвиг покаяния и исправления, чтоб с добрыми делами явиться тебе пред Царем славы в оный страшный день суда, в который воздаст Он каждому по делам его».

**Феофан Затворник** (Мысли на каждый день года, Неделя 14-ая по Пятидесятнице): «(2Кор. 1, 21-2, 4; Мф.22, 1-14). Царь устрояет брачный пир для своего сына, посылает за званными однажды, посылает дважды, не идут из-за житейских забот: тот занялся хозяйством, тот торговлею. Сделано новое приглашение в других сферах, и брачная палата наполнилась возлежащими. Между ними оказался один не одетый по брачному, и потому извержен. Смысл притчи ясен. Пир брачный — Царство Небесное; приглашение — проповедь Евангелия; отказавшиеся — совсем не уверовавшие; неодетый по брачному — уверовавший, но не живший по вере. К какому разряду кто из нас относится, сам всякий разбери. Что мы званные, это ясно, но верующие ли? Ведь можно быть и среди верующих, под общим их именем, без веры. Иной совсем не думает о вере, словно нет ее; иной кое-что ведает о ней и из нее и доволен; иной криво толкует веру; иной совсем враждебно относится к ней, а все числятся в кругу христиан, хоть у них ровно ничего нет христианского. Если ты веруешь, — разбери, сообразны ли с верою чувства твои, дела твои, — одеяние души, ради которых Бог видит тебя брачно или небрачно одетым. Можно знать веру хорошо и ревновать по ней, а в жизни работать страстям, одеваться, то есть, в срамную одежду души грехолюбивой. У таких на словах одно, а в сердце другое; на языке: “Господи, Господи!”, а внутри: «имей мя отреченна» («прошу тебя, извини меня») (Лк.14,18). Рассуждайте же о себе, в вере ли вы и в брачной ли вы одежде добродетелей, или в срамных рубищах грехов и страстей».

**Тихон Задонский** (Сокровищ духовное…, ст.79, и др.): «О, сколько врагов Божиих на свете есть, не только тех, которые не знают Его, но и тех, которые мнят, что Его почитают и верой Его святой хвалятся! Воистину враг Божий не только тот, который явные хулы изрыгает на имя Его святое, но и тот, который бесстрашно дерзает грешить. Все таковые говорят в сердце своем: «Не увидит Господь, и не узнает Бог Иаковлев дел наших». Образумьтесь, безумные в народе, и глупые, наконец, поймите. Насадивший ухо не слышит ли? и создавший глаз не видит ли?» (Пс.93:7-9). О, человек, христианским именем называющийся, но с идолопоклонниками одно делающий. Бога исповедуешь, но делами отстоишь от Него. Имя Божие почитаешь, но преступлением закона Божия бесчестишь Его! Осмотрись, пожалуйста, каков ты перед Богом, и к чему, к какому концу злонравие ведет тебя. Осмотрись, пока кончина не постигнет тебя, и не отойдешь, чтобы получить по делам своим. Бог тебя долготерпел и долготерпит, ожидая твоего покаяния, а впредь стерпит ли, неизвестно. Благ и милостив Господь, но и праведен. Милость Его узнают обращающиеся и кающиеся, но правду и суд Его праведный нераскаянные грешники на себе узнают. (ст.74) Как ветхому Адаму сотворились мы сообразными, так должны сотвориться сообразными и Новому Адаму, Иисусу Христу, если хотим войти в жизнь вечную. И как уподобились злонравием тому первому человеку, так должны уподобиться добронравием второму Человеку, Господу с небес — Иисусу Христу …. Посматривай чаще в чистое зеркало непорочного жития Христова, и пороки, к душе твоей прилипшие, покаянием и сокрушением сердца стирай, и, сколько есть сил, Ему сообразуйся. Сообразуйся Христу, Сыну Божию, в смирении, кротости, терпении, любви и прочих добродетелях ныне, и будешь сообразен там. А нынешним христианам не сообразуйся. У нынешних христиан по большей части жизнь противоположна Христу, а не сообразна. — Христос жил в смирении — нынешние же христиане любят жить в гордости и пышности. — Христос искренно и просто со всеми обходился — нынешние же христиане хитро и лукаво со всеми обходятся. — Христос жил в нищете великой, так что не имел где и головы приклонить, хотя и все мог иметь, потому что Он — Господь всех, а нынешние христиане о том только думают и заботятся, как бы великое богатство собрать, и если бы можно было, все бы сокровища мира у себя имели. — Христос, достойный всякого почитания и прославления, чести и славы избегал, а нынешние христиане к тому всю силу и старание свое прилагают, чтобы в этом мире почтенными и прославленными быть. — Христос жил в любви и милости, а нынешние христиане друг друга ненавидят, друг на друга клевещут, друг друга злословят, хулят, друг у друга крадут, похищают, отнимают, друг другу козни и сети плетут. — Христос за обиду никому не мстил, хотя мог всех врагов Своих одним мановением поразить, а нынешние христиане и словом, и делом друг другу мстят. — Христос был с хулителями Своими кроток, Его укоряли — Он в ответ не укорял. А нынешние христиане друг друга укоряют, и друг друга языком, как мечом острым, секут. — Христос в великом терпении жил, а нынешние христиане, даже если малая какая напасть и беда случится - ропщут и хулят. — Христос старался только волю Небесного Своего Отца исполнить и дело спасения нашего совершить, - исполнил и совершил. А у нынешних христиан все иное — они о воле Божией не заботятся, но все старание прилагают к тому, как бы миру угодить и прихоти свои исполнить. — Видишь, христианин, что Христос в этом мире делал, видишь, что делают и христиане. Сам познавай, что за христианство у нынешних христиан! Видишь сам, что оно ложное. Не сообразуйся нынешним христианам, так как все их замыслы, начинания, старания и дела противны Христу. Но как в зеркало для исправления лица своего посматриваешь, так чаще посматривай в зеркало непорочного жития Христова, и нрав свой исправляй, и душу очищай. «Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе» (Флп.2:5). «Итак, умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служения вашего, и не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего, чтобы вам познавать, что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная» (Рим. 12:1-2)».

### О понятии «неполные», «ложные», «неисправные» христиане

Так, среди людей, которые принадлежат к христианской вере, но не являются истинными христианами, есть:

- во-первых, те, которые были только крещены, но в храм не стали еще ходить или стали просто, так сказать, заходить «поставить свечку». Такие люди не обучены христианской вере, не знают заповедей Христовых и Его учения, и не участвуют в Таинствах. Такими были многие из нас до нашего прихода к вере и в Церковь.

**Феофан Затворник** (Письма о духовной жизни, п.2): «(У многих только крещенных людей) семя благодатно духовной жизни (после Крещения – от сост.) заглушено, — и вы получите в человеке, возмужавшем или вступающем в жизнь, лицо без духа жизни о Христе Иисусе. Нерадение родителей и воспитателей раскрыть в нем начало и правила, и требования сей жизни, а еще более недобрые примеры дома и вне, в старших и сверстниках, оставляют полный простор раскрытию в нем всех естественных недостатков поврежденного естества нашего. Но как раскрылся он, так потом начинает жить и действовать под влиянием всех страстных наклонностей и недобрых привычек…. Он гневлив, своекорыстен, сластолюбив, горд, завистлив, похотлив, своенравен, и проч. Не то, чтоб эти и подобные им страсти действовали в нем поминутно, а как только выпадает случай. Не то также, чтоб он был зазорной жизни: нет, — наружно он бывает исправен, и не позволит себе осрамиться пред другими дурнотою нрава, — жить на показ главная его пружина. Не то, наконец, чтобы в нем не было ничего доброго: Создателем положено в естество наше много добра, и мы, при всей испорченности нашей, не можем в конец истребить его, так что оно проглядывает и проглядывает. В нем смесь добра со злом, и перевес того или другого зависит от случайностей. Ныне рассердился, завтра перенесет обиду; ныне обидел кого, завтра окажет услугу; ныне воздержался, завтра предается всему разгару утешной жизни, и т. п.. Он действует, как повлечет его свой нрав и сплетение внешних обстоятельств жизни, действует по движению душевно-телесных изменений и по течению окружающих событий, позволяя себе самоуправление на столько, на сколько дает ему к тому сил его самолюбие. … Забота о своем спасении и о своей загробной участи никогда не посещает и не тревожит его. При всем том, он приятный член общества, увлекательный собеседник, пользуется общим вниманием, уважением и славою. Только в нем ничего нет такого, что входит в состав жизни о Христе Иисусе».

И о таких людях мы речь вообще не ведем.

- Во-вторых, есть воцерковленные христиане (мирские, монашествующие, клирики и священнослужители), которые не живут в явных плотских грехах, но и не ведут внимательную и трезвенную духовно-подвижническую жизнь, направленную на брань со своими страстями. Вот пару поучений о них:

**Феофан Затворник** (Сборник слов на Господские, … дни, 6. Слово в неделю по Крещении): «(Некоторые христиане) незнать кому принадлежат — не то Христу, не то миру, внешно участвуют во всех порядках христианской жизни, а мыслями и сердцем в другой области обращаются и в других предметах полагают свою утеху, услаждение и счастье: это христиане, не имеющие Духа Христова. Не о Господе у них забота, а об одном том, как бы покойно и утешно прожить на земле, среди всех порядков, в которые поставляет их случайная обстановка временной жизни…. (Они являются) — внешними христианами с миролюбивым сердцем».

**Феофан Затворник** (Письма о духовной жизни, п.2): «(Такие) обращают внимание на христианское воспитание (себя), но не доводят его до конца, или оставляют без внимания cyщественнейшие и труднейшие стороны христианской жизни, останавливаясь на легчайших, видимых, внешних. Это недоконченное, или не как следует направленное воспитание, дает лиц, которые тщательно соблюдают все установившиеся порядки благочестивой жизни, но мало обращают или и совсем не обращают внимания на внутренние движения сердца и на истинное преспеяние внутренней духовной жизни. Это не то, что лицемеры, которые намеренно так себя держат для своих особых целей: нет, — они со всем усердием и любовью все исполняют, и ограничиваются одним этим, или преимущественно этим, по незнанию лучшего, по не ощущению недостаточности своего строя жизни. Они чужды смертных грехов, но за движениями помыслов сердечных не смотрят. Оттого иногда и посудят, и потщеславятся, и погордятся, и посерчают в чувстве правоты своего дела, увлекутся иногда красотою и утехами, иногда даже обидят в порывах неудовольствия, поленятся молиться, и в молитве расхищаются в помышлениях суетных, и прочее подобное — и ничего им. Движения эти малозначительны для них. Сходили в церковь, или дома помолились, подали милостыню, по заведенному порядку, исправили свои обычные дела, — и совершенно довольны, и покойны. А что при этом происходит в сердце им мало заботы; между тем, оно может «ковать злая» и тем отнимать всю цену у их исправной благочестивой жизни. …(Это класс) христиан неполных, ставших на полдороге».

**Феофан Затворник** (Мысли на каждый день года, Неделя 19-я по Пятидесятнице): «Верно, враг держит такую душу в ослеплении; что это ничего, лишь бы явных грехов не было, или учит ее откладывать на завтра главное дело: завтра займемся собою серьезно, как следует, а ныне пусть душа усладится страстными мыслями и мечтами, если не делами. Поостережемся, как бы не состариться в этом настроении, и как бы исправление для нас не стало таким же невозможным, как переучивание старика».

О таких христианах, не живущих в явных грехах, мы также не будем сейчас говорить, т.к. о них будет другая тема.

- И, в-третьих, есть воцерковленные христиане, к сожалению, и таких немало в наше время, которые проводят свою жизнь в плотских грехах. Они считаются ложными/неисправными/ неистинными христианами, потому что постоянно ходят в храм (а некоторые стали служителями и монашествующими), участвуют в Таинствах, знают о заповедях Христовых, о грехе и т.д., как и предыдущие, но грешат явными плотскими и смертными грехами, как многие неверующие люди, живя, таким образом, по своей плотской воле без соблюдения заповедей Божиих и без истинного раскаяния.

Причем таких христиан есть два вида:

- первые вначале своего осознанного прихода к Богу, имели горение духа, которое направляло их на духовную жизнь. Так, они искренне каялись в грехах жизни до веры, изучали духовную литературу, имели некое рвение к исполнению заповедей, старались творить постоянную молитву, желали общения на духовные темы, старались не грешить и т.п.. Но со временем это все ослабло, и они постепенно вернулись к прежним страстным привычкам и склонностям, а то и стали делать то, чего не делали до веры. Т.е. в них со временем победил не дух христианский, который они ощутили вначале, а обычный плотской человек. О таких говорится так:

**Иннокентий Херсонский** (Слово в день Рождества Христова): «Ирод Иерусалимский не мог погубить Отроча в Вифлееме; а Ирод наш внутренний может погубить Его в сердце нашем. Кто сей Ирод? Это - наш ветхий, плотской человек; это - наше греховное нечистое самолюбие; это – наша злая воля! В самом деле, сколько есть людей, кои чувствовали внутри себя благодатное присутствие Спасителя своего, а потом, по небрежению, лишились сей благодати, соделались, якоже Вифлеем, после исшествия из него Спасителя».

- И второй вид ложных христиан: те, кто, придя к вере, не особо почувствовали горения духа или оно было минимальное, или ограничивалось внешней обрядовостью. Причем, одни, так сказать, стали членами Церкви, потому что зашли случайно в храм, могли с кем-то познакомиться из прихожан или священников, а затем начали посещать храм и, например, воскресную школу; другие были детьми священников или их привели в детстве родители в храм. Но мало того, что их рвение не особо было направлено на истинную духовную жизнь, так они еще и сразу не особо прекратили мирской и греховный образ жизни. Например: как пили спиртное, так и не отказались от этого; как не прочь были поблудить, так и делали это; как вели праздный или многопопечительный образ жизни, так и при вере не стали уделять время и силы на духовные занятия: молитву, чтение Св. Писания, учения святых отцов; как не старались над исправлением своих греховных наклонностей, так и не стали с ними бороться и позволяют себе думать, делать и чувствовать, как придется. И отличие этих людей в том, то они не имели изначального горения духа, не имели подвига покаяния, не углублялись в христианское учение, и остались то в добре, то во зле, и заботы о своем спасении не имели и не имеют.

Но и тот, кто горел духом вначале, и тот, кто не горел, стали или продолжили грешить на деле, попирая заповеди, как будто они не верят в Бога.

Есть и четвертый вид христиан, которых Господь лично призвал на служение Себе, т.е. те, кто были «богоизбранны на особое служение». Но таких людей единицы, и поэтому мы не будем их выделять в этой теме (хотя вначале уже и сказали об одном из них, но не ставшим им…).

Итак, ложными христианами считаются те, кто живут в плотских грехах, не придавая значения заповедям, не страшась греха, не стараясь исправиться; это те, кто прилепился к удовольствиям тела, это те, кто ищут здесь богатой и «успешной» жизни и истинно не каются.

В таких христианах не существует внутреннего духовного человека, он только на словах и напоказ, а по правде, они – плотские, по-плотски мыслят и живут. К сожалению, развития духа и его победы над плотью, которая должна быть у христианина, у таких людей не происходит; и они, так сказать, остаются как неверующие (если приход к вере был без начального горения духа), или, если приход был с горением духа, то со временем становятся как неверующие, откатываясь назад, и возвращаются к прежнему образу жизни, который был до веры, или начинают грешить еще большими грехами, чем грешили до прихода к ней.

Итак, вот только часть поучений святых отцов о любого вида ложных христиан.

**Феофан Затворник** (Толков. на посл. Галатам. 5, 6): «Христианин остается только именем христианин и внешними некоторыми делами; на деле же он стал иудей, чающий оправдаться внешним принадлежанием к Церкви Божией».

**Иннокентий Херсонский** (Заметки, п.12): «…ложным(и) христианам(и) (являются), кои, довольствуясь одним праздным именем христиан, нисколько не думают о том, чтобы в самом деле принадлежать Христу, или, что еще хуже, отвергшись внутренних сил благочестия, стараются удержать на себе Его внешний образ».

**Иннокентий Херсонский** (Слова и беседы на праздники Господни, Беседа на новый год): «(Есть) те из нас, кои … совершенно не мыслили о своем спасении, влаялись всяким ветрам страстей, позволяли себе все роды и виды пороков, жили так, как бы не было Бога и вечности, и, что всего преступнее, не только сами гибли во грехах, но и служили соблазном и пагубою для многих других. Но, разве есть такие люди? Между христианами? Народом избранным, святым, очищенным кровью Сына Божия? - Увы, граде Божий, граде святый, Церковь Христова! – «Славное возвещается о тебе, град Божий!» (Пс. 86; 3); но что совершается в недрах твоих? - Мало было, что безумный меч кесарей пожинал младые леторасли твои; мало было, что святотатственная рука врагов истины посягала на святыню алтарей твоих; надлежало, наконец, чтобы собственные сыны твои соделались для тебя поношением, чтобы ты лишена была последнего утешения - видеть их ходящих в чистоте и истине. … И ныне, кажется, нет различия ни христианину, ни неверному; но потому, что все - ветхая тварь, грешники!».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 301, и др.): «Плотской человек тот, который по плоти живет, дела плотские творит, хотя бы рясою, клобуком и мантиею покрывался или наружным крестом украшался. Ибо не платье и прочая наружность делает христианина и духовного человека, но вера живая, плодами украшенная. И напротив, плотского делает неверие с беззаконными плодами…. Видишь, … что такое ложный христианин, то есть тот, который хотя Бога и Христа, Сына Божиего, исповедует и крещен во имя Святой Троицы, но делами своими, как дерево злое злыми плодами своими, себя не в числе христиан, но в числе язычников показывает. Ибо как дерево доброе от вкуса добрых плодов, так и христианин от добрых дел познается. И как дерево злое от вкуса худых плодов, так ложный христианин от злых дел показывается. (§324) Неисправный христианин, который противно Слову Божиему живет и исполняет прихоти ветхого человека, в плотском только рождении находится, не имеет духовного и нового рождения, и так он не есть истинный христианин, а плотской, душевный и невозрожденный человек, хотя и крещен, и в Церковь ходит, молится и прочие христианские признаки показывает. … Отсюда, наконец, следует, что таковые ложные христиане, хотя посреди Церкви и находятся, но никакой части в Церкви не имеют, они не являются сынами Церкви, никакой части во Христе не имеют, хотя и исповедуют Его, пока чистосердечно к Нему не обратятся и похотей своих не оставят. (кн.1, §27, CXXXIX.) Прочие, хотя и называются христианами, но грешить не перестают и плодов покаяния творить не хотят, к этому святому дому не принадлежат и Богу не служат. Если земному царю рубище гнусно и царской палате безобразие телесное неприлично, насколько более очам Небесного Царя греховная скверна мерзка и гнусна, и святому дому Его безобразие душевное непристойно».

**Иоанн Златоуст** (т.11, ч.2, б.8, и др.): «… вера без дел есть только наружный вид без силы; и справедливо. Как тело красивое и цветущее, но не имеющее силы, подобно нарисованному изображению, так и правая вера без дел. Представим, что какой-нибудь сребролюбец, предатель, или наглый человек содержит правую веру: что в этом пользы, если он не имеет ничего приличного христианину, если он не делает ничего свойственного благочестию, но превосходит язычников своим нечестием, если он служит заразою для близких к нему и поводом к хуле на Бога, если он позорит учение своими делами? (т.8, ч.2, Слово о лжепророках, и лжеучителях…) Я хочу вам показать …, что не все, именующиеся христианами, христиане на самом деле, что по отношению ко многим это наименование пустой звук, вводящий лишь других в заблуждение. По названию христиан много, а на деле – очень немного. Иные по виду как будто и христиане, и ученики Христа, а по характеру – предатели; на словах благочестивы и милостивы, а на деле немилосердны и нечестивы; по названию христиане, а по убеждениям язычники, потому что, предрек еще пророк Давид, "смешались с язычниками и научились делам их" (Пс.105:35). … По какому праву осмеливаются они называть себя христианами? Как дерзают приступать к божественным таинствам, будучи хуже язычников? … Если он преступил завет и попрал свои обеты и слово евангельское отверг и живет по-язычески, тогда ему бесполезно и называться христианином. … Много ведь ныне сынов погибели и они еще умножаются. Берегитесь, время нынешнее лукаво, таких же и слуг оно себе избирает».

**Никодим Святогорец** (Поучения, Бессильная вера): «В то же время те, которые исповедуют, что Христос есть Учитель веры, Таинств и догматов, что Он открыл их нам, те самые люди не применяют в своей жизни Его закона. И, хотя они и слышат из Его уст, что блаженны страдающие за других, воздерживающиеся от наслаждений, прощающие наносимые им бесчестия и обиды, несмотря на это, они переступают через все заповеди Божии, через Божественное учение Христа, говоря в своем сердце: все это истинно по отношению к Богу, но не к миру. И так эти несчастные считают, будто этим они действительно оправдываются перед судом воплощенной Премудрости Божией. Вера таких людей похожа на амальгаму золота, которая по внешнему виду очень похожа на настоящее золото, но только до тех пор, пока не будет брошена в огонь. Потому что, когда ее бросят в огонь, настоящее золото останется (если оно там было), а ртуть испарится. Так и эти люди — они следуют за Божественным Учителем только до тех пор, пока не приходится бороться со страстями, когда же наступает время для этого, они оставляют Его в одиночестве. Когда Иисус Христос повелевает им воевать со своими страстями и побеждать их, они тотчас отрекаются от Его учения и возвращаются вспять. — Все зло происходит от бессильной веры. Умаление и немощь веры приводит к оскудению добродетели и к обогащению злом».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.46, и др.): «Если найдется христианин, который ходит стезями греха, или всеми, или некоторыми, то такой - не христианин, ибо христианин есть и именуется просвещенным; всякий же, ходящий во свете, видит рвы и стремнины (и не позволяет себе падать в них). Если же не видит их и падает, значит, не имеет света, и потому, как же он будет христианин? Если и говорит он, что видит, но грешит, будучи обольщаем диаволом, то лжет. Не видит он добре, но видит, как видят и непросвещенные, то есть неверные. (сл.80) Как же можно признать таковых верными и христианами, когда они преслушают и оставляют словеса Христа Господа и святых Его Апостолов, не соблюдают законоположений, которые постановил Он и ученики Его, и не идут по стопам учителя нашего Христа и не последуют Ему? Как возможно увидеть свет заповедей тем, которые явно преступают сии божественные заповеди? Нет, это невозможно».

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст.1037): ««Хранящие таинство веры в чистой совести» (1Тим. 3, 9). Чистого сердца требует святая, божественная, пренебесная вера христианская, чтобы благотворно воздействовать на все существо человека, а в нечистом сердце она обитать не может и производить благотворных перемен в нем не может, если человек не исправляется от своих пороков. Вот почему и в христианстве много званых, но мало избранных. Многие именуются христианами, но не многие в самом деле таковы, не многие творят плоды Царствия Божия; вот отчего и в христианстве много безбожников, вольнодумцев, суеверов, корыстолюбцев, сластолюбцев, блудников, пьяниц, воров и так далее. Не вера виновата, что христиане таковы, а носящие имя Христово на себе виноваты в своем невнимании к вере и ее правилам, в своей нечистоте и в своем пристрастии к земному, по которому они не могут вместить в своем нечистом сердце чистейшего небесного сокровища - веры Христовой, и погибают у самого источника спасения».

**Троицкие Листки** (565. Слово о пьяницах, и др.): «…мы, грешные, только по имени называемся христианами, а на деле — хуже неверующих во Христа. Не так бы было удивительно, не столь было бы жаль, если бы такое бесчиние творили неверующие, потому что Бога они не знают и надежды на Него не имеют, а мы ведь христиане, нас Господь Бог призвал от смерти к жизни. (ст.643): …Мы, — называем себя православными, а вера правая у нас только на устах. Хвалимся богатством, которое принес на землю Христос, а на деле за наши беззакония давно его лишились, стали нищи и наги... Что значит имя без вещи? что название без дела? Ничто иное, как гроб раскрашенный, внутри полный мертвых костей и всякой нечистоты! Смотрит на нас человек, ищущий правой веры, слышит, что мы называем себя право верующими, думает, что у нас-то и есть добро, — но лишь только присмотрится к нашей жизни, так скажет совсем другое: у этих людей, скажет он, слово не сходится с делом, одно они говорят, а другое делают. Говорят: "Мы веруем в Бога", — а живут, как безбожники. Говорят: "Мы ожидаем воскресения мертвых", — а вовсе не заботятся о своей душе, как будто она умрет с телом... Итак, не к стыду ли нашему служит самое исповедание веры нашей? Не оскорбляем ли мы этим дражайшее имя Христа Спасителя, которое на себе носим? —Когда-то Александр Македонский, увидев нерадивого воина, которого тоже звали Александром, сказал ему: "Слушай ты, или имя перемени, или нрав!" Храброму царю показалось бесчестным, что ленивец носит его имя. Что, если бы и Христос, Царь Небесный, восхотел судить нас, Своих воинов, которые по имени Его называются христианами, а живут не по-христиански, что сказал бы Он нам? Поистине, сказал бы: или перемените свое имя, или оставьте свои беззаконные нравы, но не порочьте Моего доброго имени своей греховной жизнью! И, конечно, нам не миновать сего грозного обличения в день Страшного Суда Его. Да и теперь Бог обличает каждого грешника в его совести: «знаю твои дела; ты носишь имя, будто жив, но ты мертв» (Откр. 3; 1). Но не чувствуем мы, жестоковыйные, грома сего! Но не доходит сия молния до глубины наших душ ожесточенных! Кажется, мы вовсе забыли даже, что христианами называемся! И вот, наши Ангелы-хранители приходят ко Господу и говорят: «не доброе ли семя сеял ты на поле твоем? откуда же на нем плевелы?» (Мф. 13; 27). Не Ты ли, Господи, пролил за сих людей дражайшую Кровь Твою? Не Ты ли дал им власть чадами Божиими быть? Откуда же это, что пшеница Твоя обратилась в плевелы? Почему даже пролитие Крови Твоей не принесло пользы сим душам? Как это чада Твои преобразились в наследников геенны огненной? Прикажи нам, и мы тотчас истребим сии плевелы и бросим их в пещь огненную! Но Божие долготерпение удерживает их, велит ждать до определенного времени жатвы: «Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится» (Откр. 22; 11). Что же делать нам, братие? Напишем на наших сердцах наше святое имя — христиане и, взирая на него очами душевными, будем жить согласно с сим именем! Аминь».

###

### О смертных плотских грехах, в которых пребывают ложные христиане

Итак, вот какие это грехи ложных христиан, которые относятся к плотским грехам, которые творятся на деле, т.к. человек желает жить и живет в разных телесных, душевных и мирских удовольствиях и самоугодии, пренебрегая заповедями Божиими.

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, §301): «Дела плотские нам святой апостол показывает: «Дела плоти известны; они суть: прелюбодеяние, блуд, нечистота, непотребство, идолослужение, волшебство, вражда, ссоры, зависть, гнев, распри, разногласия, соблазны, ереси, ненависть, убийства, пьянство, бесчинство и тому подобное» (Гал.5:19-21). Сюда относятся исчисленные дела (1Кор.6:9-10; Рим. 1:29-32; 1 Тим. 1:9-10; 2 Тим. 3:2-5 и в прочих местах)».

**Лука Крымский** (Сб. «Евангельское злато», Будьте детьми Божиими…): «Какие похоти плоти знаем мы? Знаем самую сильную и мерзкую похоть сладострастия; знаем похоть чревоугодия и пьянства, похоть лени, похоть покоя, сытой жизни, богатства, роскоши. Все это похоть плоти».

**Феофан Затворник** (Рукописи из кельи – 1, Мысли о внутренней жизни): «Плотские (болезни) — пьянство, блуд, …; душевные — корысть, гордость и другие. … Есть болезни духа: богозабвение, бессовестность, отвращение от Божественного — потеря духовного вкуса».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., 13, 13, и др.): «Безобразие это составляли пьянство, пирушки, срамные песни, блудные дела, ссоры, споры и подобное. От всего этого желающему жить благообразно надлежит воздерживаться. Не следует нам увлекаться такими делами или какое-нибудь принимать в них участие. Это языческие обычаи, и для нас они совсем непригодны. … Послабление таким обычаям есть верный признак ослабления духа христианской жизни и что общество, в котором они в ходу, язычествует, прикрываясь именем христианским. (гл.1, ст.29): ««Исполнены… блуда». … Именем «блуда», — «означая сожительство без брака» (бл. Феодорит) или и нарушение брачных отношений. «Лукавства», — злокозненность, хитро подкапывающаяся под благо и покой ближнего … «Это коварство против ближнего» (бл. Феофилакт). «Зверский нрав» (б. Феодорит). «Корыстолюбия (лихоимания) — страсть иметь все больше и больше, от коей умножение стяжаний без разбора средств, чрез обман в сделках и торговле, чрез неправый рост и воровство. — «Это вожделение имений» (бл. Феофилакт), — «болезнь душевная, причиняемая чрезмерным похотением большего и большего» (Геннадий у Экумения), — «желание большего и похищение непринадлежащего» (бл. Феодорит). «Злобы» — «наклонность души к худшему и помысл, устремленный ко вреду ближнего» (бл. Феодорит)… Или этим означается злопамятство (см.: бл. Феофилакт) и месть, которая сидит и думает, как бы отплатить злом за зло. … «Обмана» — лесть и обман, льстивые речи с целью одурачить ближнего… «Злонравия». Может быть, это сердитость и злючесть, от коих непрестанные вспышки гнева, брани и ссор; подладить нельзя, все не по нем, и за все серчание. Или злонравие означает «скрытную злобу» (бл. Феофилакт)…».

**Василий Кинешемский** (Беседы на Еванг. от Марка, гл. 1, ст.14-34): «Все человеческие кумиры, которые могут служить для человека центрами жизни, можно разбить на (разные) категории. Первая группа — самых грубых, самых низменных страстей: чревоугодия, сладострастия, лености, пьянства и т. п. Даже из этих страстей люди нередко делают себе кумиров и отдают им всю жизнь и все силы. … Есть немало людей, которые отдаются всецело сладострастию и распутству. Без этого для них жизнь не жизнь».

Эти грехи считаются смертными, т.к. в человеке победила плоть, а это несет смерть его духу (и об этом мы скажем чуть позже).

Отдельно кратко скажем о таких явных плотских грехах, как блуд/прелюбодеяние и пьянство. Останавливаемся на этих грехах потому, что, во-первых, они, к сожалению, распространены в современной христианской среде (опыт говорит, что немало их среди священников), и, во-вторых, говорим для того, чтобы показать, за какую малую цену – за временное телесное удовольствие – ложные христиане предают Христа и губят свои души.

**Ефрем Сирин** (Первое посл. к Коринф., т.18): «…тот, кто незадолго пред тем был членом Христа, чрез блуд делается членом блуда».

**Иоанн Златоуст** (т.6, ч.1, Беседа о воздержании, и др.): «Не столь велико зло упасть с неба в грязь, сколь велико зло, сделавшись членом Христовым, лишиться божественной почести и стать членом блудодейцы. (т.1, ч.1, Книга о девстве) Это увещание относится не ко всем, а к весьма похотливым. Если, говорит (ап. Павел), ты такой раб наслаждений, если ты так расслаблен, что беспрестанно распаляешься и стремишься к совокуплению, то сообщайся с женою. … Невоздержанию свойственно не иметь силы для удаления от прелюбодеяния, если кто не будет постоянно иметь подле себя жену и наслаждаться совокуплением. (т.6, ч.2, Беседа против оставивших церковь…) Пусть не входит в Церковь никто из предающихся прелюбодеянию, но пусть будет он отвержен вами и станет общим врагом».

**Авва Феон** (Собесед. 1-е, Иоанна Кассиана): «…привычкою к совокуплению (человек) очень скоро увлекается к излишествам прелюбодеяния».

**Нравственное богословие Е. Попова** (Грехи против 7-й заповеди, Грех: Разврат, и др.): «Когда кто согрешает блудом часто (или) с разными лицами, это называется «развратом». Разврат бывает «тайный», как замечается у Сираха: «Человек, который согрешает против своего ложа, говорит в душе своей: «кто видит меня? Вокруг меня тьма, и стены закрывают меня, и никто не видит меня: чего мне бояться? Всевышний не воспомянет грехов моих. Страх его – только глаза человеческие» (Сир.23,24-26). … Если страсть к разврату не будет подавлена вначале, то об этой-то страсти, в ряду других страстей, по преимуществу мы должны сказать, что она тем чаще предъявляет свои позывы, чем более удовлетворяется. … Это почти тоже, что запой пьяницы, повторяющийся время от времени. Мужчина же (который) не оставляет разврата в самой седине своей, если во все периоды жизни и во всех состояниях ее, т.е. и до брака, и в супружестве, предавался разврату и если еще, соблюдая воздержание в других случаях, например, относительно употребления вина, пользуется крепким телосложением и здоровьем. А когда будет изнемогать его тело: он искусственно возбуждает в себе похоть. … Как бы плотский разврат ни проявлялся, он отвратителен сам по себе, губителен для души и тела человека и в высшей степени противен Богу. … Это один из семи смертных грехов пред Богом. (Грех: Прелюбодеяние) «Прелюбодеев судит Бог» (Евр.13,4). По правилам церковным прелюбодею епитимия вдвое больше чем блуднику, именно — до 15 лет (Василий Великий, 58). Притом, имя «прелюбодея» отнесено в них не только к нарушителю собственной супружеской верности, т.е. к человеку женатому или замужней, но и к холостым; когда холостые нарушают чужое супружеское ложе. Что же сказать о тяжести греха прелюбодеев по существу самого дела? Если это законные муж и жена, то они во время венчания дали обет взаимной супружеской верности. Обет свой они произнесли сознательно и свободно пред крестом и Евангелием и залогом его получили обручальные перстни. И так, крест, евангелие, святая церковь, священник и Сам Бог, бывшие свидетелями их обета или готовности остаться верными в супружестве: все это ими забыто! какая небогобоязненность! … (К тому же) брак, разъединенный прелюбодеянием, уже теряет свою жизненность, сочувственность и гармонию. … Со стороны одного только лица уже никак не может быть истинная супружеская любовь. И к тому же, после этого, будет большая половая привязанность прелюбодея и прелюбодейцы (потому что привязанность этого рода не может раздвояться). К одному лицу она, действительно, будет преобладающею, но только так же без всякой твердости; другое же или третье лицо (кроме законного брака), с которым прелюбодей разделяет свое ложе, будет не лучше вещи, сберегаемой для запаса в кладовой (как на востоке гаремы). Какое все это расстройство в супружестве! … А что сказать к стыду прелюбодеев о похоти их? Есть у иного законная жена, и он не удовлетворяется тем, прибегает еще к другому женскому лицу; или «жена своего мужа имей» (1Кор.7,2), но для ее (или его – от сост.) похоти мало одного мужа (жены – от сост.), она (он) отдается другому и третьему мужчине (женщине – от сост.). Тогда возникает естественный вопрос или упрек прелюбодеям: «разве нет у него жены, разве нет у нее мужа?». — Что же касается вины холостых прелюбодеев, которые т.е. согрешают с замужними или женатыми, то можно сказать здесь кратко: вина этих людей подобна тому, как богач отнимает последнюю овечку у бедного (2Цар.12,4). Холостой прелюбодей или прелюбодейца вторгаются в чужой брак, как бы становятся в средину между мужем и женой, которые во время венчания стояли пред крестом и Евангелием, рассекают в двух лицах своим постыдным вторжением в единую плоть. В смысле этого коварства и обиды чужому союзу такой блуд холостым и считается в правилах церковных «сугубым». … Хоть падший или падшая и слезно будет раскаиваться за первое падение, но большею частью не сохранит себя от нового падения. Горе же, горе каждому прелюбодею!».

**Иоанн Златоуст** (т.2, ч.1, Беседы о статуях, б.1): «Пьяница - живой мертвец; пьянство - демон самозваный, недуг, не имеющий прощения, падение, лишенное оправдания, общий позор рода нашего».

**Троицкие Листки** (565. Слово о пьяницах): «Смотри же, несчастный человек, как мерзко и гнусно пьянство, подумай, что ты ведь только и отличаешься от скота тем, что получил от своего Творца разум и через то поставлен господином всей неразумной твари. Но если ты пьянством лишаешь себя разума, то сам уподобляешься скотам бессловесным. Да пьяница даже еще хуже и неразумнее скота: известно, что никакой скот не станет пить больше того, сколько ему нужно, хотя бы ты и принуждал его к тому побоями, а пьяница пьет без всякой меры и оскверняет свои уста. Не срамное ли это дело? А между тем пьяницы обыкновенно ни во что ставят свой порок и пьянство за грех даже не почитают, у них всегда есть разные оправдания и отговорки, они и слышать не хотят о том, что едва ли есть еще такой порок, который так разорял бы дома и влек за собой великий гнев Божий, как пьянство…. Но что это за жизнь — быть подобным скоту? Что за удовольствие — добровольно делаться безумным? Что пьяный, что безумный — одно и то же, потому что вино отнимает у человека ум, возбуждает в нем гнев и похоть блудную. Как «печь испытывает крепость лезвия закалкою, — говорит премудрый сын Сирахов, — так вино испытывает сердца гордых — пьянством» (Сир. 31; 30). «И не упивайтесь вином, — предупреждает святой апостол Павел, — от которого бывает распутство» (Еф. 5; 18). Вот почему еще в Ветхом Завете Господь Бог заповедал священникам и всему роду их не пить вина и никакого опьяняющего напитка под страхом смерти (Лев. 10; 9).».

**Нравственное богословие Е. Попова** (Грехи против 2-й заповеди, Грех: Пьянство): «В смысле страсти пьянство бывает: или без перерыва времени, каждый день (крепкие телосложением выносят до времени такую нетрезвую жизнь, выполняют и должность свою, хотя не без опущений);—или (бывает) с некоторыми промежутками времени, до первого свободного дня или до первого случая упиться; — или, (бывает) наконец, чрез известные сроки и в продолжение известного срока, но уже с самым свирепым характером: это болезнь, известная под именем «запоя». …В отношении к Богу это самый неверный и изменчивый раб. Пьянство в такой степени отвлекает от служения Богу, что для пьяницы вино (любое спиртное – от сост.) вполне кумир, которому он поклоняется и приносит всего себя в жертву, особенно в период свирепого запоя. Отвлекает оно от Бога, потому что привлекает к всевозможным грехам и преступлениям. Ободрив себя вином или дойдя до сильного опьянения, на какие преступления не решается человек? При помощи вина совершивший одно преступление может совершить и еще пять-десять преступлений. Этою страстью человек поставляет себя в отношении к Господу Богу как бы в неисправимое состояние. Когда будет случай упиться, да к тому еще присоединится со стороны соблазн (упрашивание, компания), тогда он жертвует для своей страсти и молитвой, и другими священными обязанностями христианина; например, для говения, для исповеди и св. причащения, у него и в целом году не найдется нескольких трезвых дней; или он все откладывает свое говение или же приступает к этим таинствам, не совершенно освободившись от винного запаха. И со стороны подать ему добрый совет к исправлению трудно. Надобно ловить время, когда бы он мог понять и принять ваш добрый совет: то он нетрезв, то мучится после сильной нетрезвости. Это как человек сумасшедший каждый день, особенно, если имеет неспокойный характер. «Вином на вино» (т. е. после излишнего вечера допуская новое излишество на другой день за обедом, вместо того, чтоб подкрепиться и дать желудку очиститься от винных влаг, а также и после обеда невоздержного повторяя то же невоздержание относительно вина вечером) …. Другие страсти на время немеют при каком-либо поразительном случае, а пьяницу, особенно в период его болезни, ничто не останавливает. (Скажите ему, что вот в другой комнате умирает его жена, и эти слова не потрясут его так, чтоб он вдруг почувствовал отвращение к вину, и решился бы не пить; и тогда он, да тогда-то еще скорее, протягивает свою руку к чаше с вином). О, какая же это свирепая страсть! сколько погибло и погибает людей от нее! сколько погребено в вине талантов ума и добрых качеств души! — Но скажут: «в болезни пьянства человек находится под неволей и сам себе не рад». И как болезнь, пьянство не извиняется. Страшные примеры этой болезни на других должны научать каждого чтоб не развить в себе самом той же страсти: самые ожесточенные винопийцы не вдруг же сделались такими, но постепенно развили в себе страсть (запой, например, бывает сначала на три дня, а потом по неделе, а затем и по месяцу). Но если кто по наследству от родителей или по господствующей в родстве страсти предрасположен к пьянству и запою, то тем более должен вооружиться против страсти, помня наставление: «прежде недуга врачуйся» (Сир.18,19). ... Больные этого рода редко решаются лечиться, не признавая себя и больными, а, в сущности дела, не желая расстаться с любимою страстью».

Нельзя не сказать, что часто у плотских сластолюбцев развита и такая страсть, как сребролюбие, т.к. на свои удовольствия им нужны деньги.

**Феофан Затворник** (Толков. на посл. Ефес. 5, 5): «… в послании к Колоссаям называет (ап. Павел) лихоимание идолослужением (Кол. 3, 5). И Господь сказал, что нельзя служить Богу и мамоне (Мф. 6, 24). Следовательно, кто служит мамоне, то есть работает страсти любостяжания, тот не служит Богу. Мамона стал для него богом. Ему он предан всею душою, всем сердцем, всем помышлением и всеми силами. Как следовало ему быть расположенну к Богу, так он расположился к богатству. Такова, впрочем, и всякая страсть, что когда кого одолевает, то всего его поглощает; почему и чрево назвал Апостол «богом» (Флп. 3, 19), но в пристрастии к богатству есть особая черта, ставящая обладаемого им на одной линии с идолопоклонниками, именно упование на богатство. Надлежит всего ожидать от Бога и на Нем опираться всеми надеждами своими. Но обладаемый лихоиманием всего ожидает от денег и богатства, на них опирается и почивает своими надеждами. Там, где следует стоять Богу, стоит у него мамона. Стало, он прямой идолопоклонник».

Также скажем и то, что ложные христиане – гордые люди, и гордость предшествовала их падению в грехи (если при приходе к вере они и горели духом).

**Никодим Святогорец** (Поучения, п. Отречение Петра): «Главной причиной отречения Петра была гордость. …О, проклятая гордость, начало и корень всякого греха! Какого только зла не принесла ты несчастному человеку! Горе тебе, брат мой, если ты дерзок и надеешься только на свои силы! Горе тебе, если ты хочешь что-либо сделать без совета твоего духовного отца, который мудрее тебя и лучше знает, что тебе полезно. Горе тем, которые мудры в своих глазах и разумны перед самими собою! (Ис. 5, 21). Горе тебе, если ты мыслишь несогласно с Божественным Писанием и Преданием и с упорством преступаешь заповеди, данные тебе духовником. Горе тебе, если ты позволяешь гордости ослеплять тебя, если считаешь, что ты что-то значишь в этом мире».

На этом закончим очень краткий обзор смертельных грехов плотских христиан, которые они совершают на деле, и не просто один – два раза, а постоянно.

### Ложные христиане живут ради «ВРЕМЕННОГО ГРЕХОВНОГО НАСЛАЖДЕНИЯ» (Евр.11,25) и являются грехолюбцами и сластолюбцами

Думаю, многие знают, что:

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 419): «… грех … человеку сладким кажется».

Напомним и то, что святые отцы говорят о плоти, как о грехолюбивой и сластолюбивой.

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 14. Поуч. на усекновение честной главы св. Иоанна Предтечи): «О, нечистота плотская, похотная, греховная! Нечистота, которая хуже пса, более скверная, чем червь, более нечистая, чем все нечистоты, мерзкая даже дьяволу, а сердцу любострастному, любосластному и грехолюбивому приятная, сладкая и прелюбезная! Мне стыдно говорить это».

**Авва Даниил** (Собеседов. Иоанна Кассиана, гл.11): «…похоть плоти неудержимо стремится к одному греховному и находит удовольствие в одном том, что доставляет временный покой…. Плоть услаждается сластями и похотями…. (Плоть) желает изобиловать всякими сокровищами…. (Плоть) желает нежиться и окружать себя толпой ласкателей …, (и) пленяется похвалами и почестями человеческими».

Такая плотяность имеет корень – удовольстволюбие/сластолюбие/сладострастие, получаемое посредством тела и земных вещей. И ею порабощен тот христианин, который живет в плотских смертных грехах, и поэтому он называется «сластолюбцем» и «грехолюбцем».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., 7.14, и др.): «… (люди) ищу(т) только того, что плоть услаждает или устрояет (их) лишь земное благобытие. (гл.2,22) … Блудящий когда от своей жены бежит к другой, сластолюбие его, видимо, делается неудержимым».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. 2 Тим., гл.3, ст.4 ): ««Сластолюбцы» — живущие в собственное свое удовольствие; в чем кто любит находить удовольствие, то и делает. Это самое льстивое исчадие самолюбия и самое широкое в приложении: потому что оно падко не на одни плотские сласти, — хотя это преимущественно бывает, — но и на душевные, даже на духовные»

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.16): «Эти три - сластолюбие, сребролюбие и славолюбие - порабощают человека диаволу».

**Григорий Нисский** (О жизни Моисея – Законодателя…, ч.2): «… изобретатель зла (диавол) … уловляет естество человеческое в порок приманкою удовольствий. И действительно удовольствие, подобно какой-то приманке, ко всякому пороку, как скоро поставлено на вид, жадные души удобно привлекает удою погибели; особливо же естество наше без всякой какой-то осторожности вовлекается во зло сладострастием».

**Иоанн Златоуст** (т.11, ч.2, б.17): «Отовсюду появляются бесчисленные приманки, которые привлекают к себе душевные очи, именно — утехи, деньги, прельщение, леность, слава, гордость, власть, любоначалие,—и появляются со светлым и приятным лицом, способным привлечь к себе тех, которые подчиняются их влиянию и не очень любят истину, ибо она жестка и не содержит в себе ничего приятного. Почему? Потому что она всевозможные утешения обещает только в будущем, между тем как эти предметы уже теперь обещают почести, удовольствия, покой, конечно, не истинный, но имеющий только наружный его вид. Вследствие сего, всякий сластолюбивый, изнеженный и слабодушный прилепляется к ним, бежа от трудов, сопряженных с добродетелию».

**Цветник священноинока Дорофея** (гл. 14): «Плоть же наша любит наслаждаться и, привыкнув всегда уподобляться скотам и пребывать в излишествах, любит ежечасные наслаждения и никогда не прекратит наслаждаться …. И никто из людей никогда не может удовлетворить и утешить свою плоть на этом свете: ни цари, ни князья, ни знатные вельможи, – как жестокого кредитора или лютого зверя. И цари, и князья, и знатные вельможи бесконечно наслаждаются, а и те не могут удовлетворить желаний своей плоти. Сегодня насладился, а завтра больше прежнего хочет наслаждаться».

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст. 695): «Что тебя отвращает от исполнения заповедей Христовых? Плоть и мир, именно приятная пища и питье, которые человек любит, коими услаждается мысленно и на деле, загрубляющие и окаменяющие сердце, - пристрастие к изысканной одежде и украшениям или отличиям наград…, а забота о том, как бы угодить Богу мыслями, словами, делами - исчезает, и сердце, так сказать, живет одеждой и украшением и бывает все приковано к ней, о Боге же нерадит и к Нему не прилепляется; если же он священник, то нерадит о молитве за народ и делается не душелюбцем, а сребролюбцем, честолюбцем, ища не людей, а людского, т.е. их денег, пищи, питья, их ласки, доброго мнения и отзывов - и льстя им».

**Нравственное богословие Е. Попова** (Грехи против 7-й заповеди, Грех: разврат): «… поставим вопрос: ради чего же человек развратный подвергает себя такой страшной участи? Ради «временного греха сладости» (Евр.11,25). Да! если какой грех особенно есть временная сладость, так это половое совокупление вне законного брака».

**Никодим Святогорец** (Поучения, п. Стремление к наслаждениям): «Любители наслаждений устремляются к пиршествам, к развлечениям, к дурным компаниям, к бесстыдным песням, к комедиям, на праздники и не пропускают ни одного случая к удовольствию; их жизнь полна наслаждениями, блудом, развлечениями и всякого рода грехами. А если кто-нибудь укорит их за такую жизнь, то они станут обзывать его неотесанной деревенщиной, которая хочет превратить города в пустыни, а мирян — в отшельников. Они будут говорить так для того, чтобы оправдать себя. Только одно они считают благом — проводить время в развлечениях…. И так проходит вся их жизнь — без отдыха бегут они от одного греха к другому, и ад открывает свои уста, чтобы поглотить их всех, самих ввергающих себя в него».

О таких людях можно сказать, что они еще не вкусили истинного духовного наслаждения, поэтому и стремятся к «земле и грязи».

**Древний Патерик** (гл.10, п.131): «Спросили братия одного из отцев, говоря: почему душа не стремится к обетованиям Божиим, которые Он обещал в писаниях Своих, но уклоняется к нечистому? Старец отвечал: я думаю, что она еще не вкусила горняго, потому и имеет похотение к нечистому».

Также, нужно понимать, что грешник не может «насытить свои похоти».

**Никодим Святогорец** (Поучения, Размышления над притчей о блудном сыне): «… этот несчастный не может ни исцелиться, ни насытить свои похоти, но чем больше он питается пищей срамных дел, тем голоднее становится. Об этом очень точно сказал бл. Феофилакт: «Делающий зло не может насытиться им. Ибо наслаждение непостоянно, оно приходит и уходит, а этот несчастный вновь остается опустошенным — состояние, достойное слез» (Толк. на притчу о блудном сыне)».

### В ложных христианах побеждает плоть и грех, а не дух и добродетели

Выше уже отмечалось, что в грешнике побеждает плоть, а не дух, и поэтому плотские грехи ведут к духовной смерти.

**Инок Агапий** (Спасения грешников, ч.1, гл.3): «Грехи и беззакония, которые мы совершаем, многообразны и различны, но все заключаются в семи: превозношении, сребролюбии, разврате, гневливости, чревоугодии, зависти и унынии. Эти грехи называются смертными, ибо они возглавляют другие, являются корнями и основаниями прочих грехов, - и потому умерщвляют нашу душу. С помощью семи грехов с нами сражаются три великих врага и убийцы: плоть, мир сей и диавол. Плоть нас испытывает и бросает в разврат, чревоугодие и уныние. Мир сей тащит к сребролюбию и ненасытному вожделению вещей. А бес поощряет нас к превозношению, к гневу и зависти. Сей диавол, хотя и является причиной всего беззакония, но более всего жаждет метнуть нас в превозношение, дабы мы стали его слугами и последователями. Существуют и другие шесть смертных беззаконий. Они происходят из названных выше семи, но ничуть не меньше их, а скорее являются частью семи смертных грехов, причем тягчайшей. (Это - богохульство, ложная клятва, воровство, преступление какой-либо церковной заповеди или канона учителей и святых апостолов, сплетни и осуждение, ложь – сокращ. от сост.)».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл.,1, 24): «По назначению человека в сотворении, ему надлежит жить духом в Боге, чтобы дух, чрез жизнь в Боге приемля свойственную ему силу, властвовал над душою и телом и правил ими. Условие такого нормального состояния или такой силы духа — то, чтобы человек духом жил в Боге. Коль же скоро отпадает он от Бога и начинает нечествовать, дух его теряет силу и не только не властвует над душою и телом, но подпадает в рабство им, служа им в похотях их. Так как жизнь наша направляется наиболее исканием приятного, после того как потеряет она искание достодолжного, — приятное же чувственное сильнее действует на сердце и влечет: то, за ниспадением духа от Бога и обессилением его, чрез то естественно следует жизнь в чувственных удовольствиях, и, как из этих удовольствий слаще всех удовольствие похоти плотской, — жизнь похотная. За ослаблением веры и благочестия всегда следовало и следует разлияние блуда, в разных, нередко самых срамных видах».

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетическая проповедь, гл. Поучение к простому народу при посещении епархии): «Что такое грех смертный? Смертный грех есть тот, который убивает вечною смертью душу человека совершившего такой грех. Если человек умрет в смертном грехе, не принесши в нем должного покаяния, то демоны похищают его душу и низводят ее в подземные, мрачные и душные пропасти, во ад, на вечное мучение. Смертные грехи суть следующие: ересь, раскол, отступничество от веры христианской, богохульство, волшебство и колдовство, человекоубийство и самоубийство, блуд, прелюбодеяние, противоестественные блудные грехи, пьянство, святотатство, грабеж, воровство и всякая жестокая бесчеловечная обида. Из смертных грехов только для одного самоубийства нет покаяния; прочие же смертные грехи, по великой, неизреченной милости Божией к падшему человечеству, врачуются покаянием».

А теперь напомним, что те, кто, пребывая в вере, ведут греховную жизнь, бывают, во-первых, такими, у которых не было изначального горения духа, и которые особо и не прекращали жить в явных грехах, находясь в вере. А, во-вторых, такими, которые, вначале старались жить по законам веры, а со временем, продолжая внешне прибывать в вере, постепенно сошли опять на обычную жизнь грешника. Так, например, до прихода к вере человек имел склонность к блуду и развратным фильмам, пьянству, вранью, подворовыванию и др. И вначале своего прихода к вере он начал стараться исполнять заповеди и правила, например: поститься, перестал употреблять алкоголь (или пил его реже), бросил курить, прелюбодействовать, воровать и т.д.; и начал читать святых отцов и Святое Писание, молиться, соблюдать посты, воздерживаться и т.п., - и тогда у него начинает возрастать дух, а плотские желания умаляться. (Это может быть и прихожанин, и послушник в монастыре, и начальный священнослужитель.) Но со временем он начинает поблажать плоти: то послабляет пост, а потом и отказывается от него, то начинает употреблять по праздникам алкоголь, а потом уже и постоянно это делает, то начинает флиртовать с противоположным полом, а затем и прелюбодействовать, начинает все меньше читать духовную литературу, Писание и молиться, а затем и вообще прекращает это делать. При этом он вначале еще сопротивляется своим плотским желаниям (нарушить пост, не выпить алкоголь, заставляет себя молиться и т.д.), а через время вовсе перестает это делать. И таким образом, в нем побеждает тот старый обычный мужчина или женщина, бывшие до веры, а не христианин, монах, священник. Это пример, так сказать, серьезной победы плоти над духом. А христианская вера говорит, что должно произойти наоборот:

**Макарий Великий** (Духовные беседы, б.44): «Душе, истинно во Христа верующей, должно из нынешнего порочного состояния перейти в состояние иное, доброе, и нынешнее уничиженное естество изменить в естество иное, божественное, и соделаться естеством новым, при содействующей силе Святого Духа».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 300): «В этом состоит христианский подвиг, в котором должно нам до конца жизни нашей подвизаться, плоть духу покорять, и «делать не то, что хотели бы» (Гал.5:17), но что воля Божия, закон Божий и новое рождение от нас требует».

Но этого не случилось, и в ложных христианах победил не дух, а плоть.

### Ложные христиане являются «ПСАМИ, ВЕРНУВШИМИСЯ НА СВОЮ БЛЕВОТИНУ» (2 Петр. 2, 22) и теми в кого возвращаются «СЕМЬ ДРУГИХ ДУХОВ» (Лк.11, 24-26)

И поэтому говорится, что они вернулись к грехам обычных неверующих людей как «пес на свою блевотину».

**Послание 2-е ап. Петра, гл.2, ст. 22**: «Но с ними случается по верной пословице: пес возвращается на свою блевотину, и: вымытая свинья (идет) валяться в грязи».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.1, и др.): «… Христианину, который в беззаконные дела вдается, закон Божий бесстрашно нарушает, приличествует пословица: «пес возвращается на свою блевотину, и вымытая свинья идет валяться в грязи» (2 Пет 2:22). Снимаются с него прекрасные и священные одежды, в которые душа одета была. Лишается он высочайшей чести усыновления Божия и наследия вечного. Облекается в бесчестное и срамное греховное рубище и бывает подлейшим рабом. Бывает печаль и плач святым Ангелам и всем избранным Божиим жителям небесным, которые все прежде радовались его блаженству. Начинается смех, и насмешки, и радость злых духов, которые прежде ему завидовали. В такое бедное состояние впадает каждый христианин, после святого Крещения (и можно сказать и после воцерковления – от сост.) беззаконствующий! (ст.112) Христиане, которые к миру и греху любовью обращаются и беззаконничают, все то святое и великое Божественное сокровище теряют. … Они подобны тем людям, которые, войдя в баню и омывшись, самовольно входят в грязь и мараются. Так и они, омывшись святым крещением и забыв великую эту милость Божию, им оказанную, самовольно сквернам греховным предаются, и все более и более ими сквернятся. Сам рассуди, человек, какая польза для таких от святого крещения? Воистину, никакой. Поэтому бывает, что такие христиане нравами бывают хуже язычников и мусульман. Так как многие язычники по естественному закону такими грехами гнушаются, на которые развращенные христиане бесстрашно дерзают. Не видна у образованных язычников такая неправда, хищение, ограбление, насилие, хитрость, лесть, лукавство, ненасытное сребролюбие, мерзкая нечистота, как в развращенных христианах видится. А многие уже до того дошли, что грехов явных, законом Божиим запрещенных, за грехи не считают. Это великая слепота, помрачение и заблуждение ума, и происходит от неблагодарности человеческой. Так человек, придя во глубину зол, нерадит».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, § 50): «Оставивший злой обычай не должен возвращаться к нему, как «пес на свою блевотину и вымытая свинья в грязь» (2Петр.2:22); но твердо против него стоять, побеждать благодатью Божией, «забывая заднее и простираясь вперед» (Флп.3:13), и, по увещанию Господнему, «вспоминать жену Лотову» (Лк.17:32), которая, обернувшись назад, то есть к Содому, из которого вышла, «стала соляным столпом» (Быт.19:26). Мир с похотями своими есть Содом беззаконный, убегающие из которого не должны обращаться к нему, чтобы, опять запутавшись в сетях его, не быть с ним осужденными».

**Максим Исповедник** (Главы о любви, 3-я сотн., гл.66): «… много можно найти людей, имеющих много познаний и в плотских страстях валяющихся, подобно свиньям в тине (2 Петр. 2, 22). Ибо очистившись несколько во время ревнования о добре и получив в известной мере познание о сем, потом же обленившись, они уподобились Саулу, который удостоившись царского престола, но недостойно его начав жить, со страшным гневом был с него свержен».

Относятся к ним и такие слова Господа о семи нечистых духах, вернувшихся в незанятый дом:

**Григорий Богослов** (Слова, сл.40): «Помни всегда Христову притчу; это будет для тебя самым лучшим и совершенным пособием. Вышел из тебя нечистый и вещественный дух, изгнанный Крещением (и воцерковлением – от сост.). Ему несносно гонение, он не терпит быть бездомным и бесприютным, проходит «сквозь безводные места», где пересох Божественный поток (ибо там любит он быть), скитается, «ища покоя, и не находит». Приступает к душам крещеным, в которых порчу омыла купель. Боится воды, душит его очищение, как легион издох в море. Опять возвращается в дом, из которого вышел, потому что бесстыден и упорен, снова приступает, новые делает покушения. Если найдет, что Христос водворился и занял место, им оставленное, то снова отраженный уходит без успеха, продолжая свое жалкое скитание. Если же найдет в тебе место «выметенное и убранное», пустое, ничем незанятое, равно готовое к принятию того или другого, кто бы ни пришел первый, поспешно входит, поселяется с большими против прежнего запасами, «и будет последнее хуже первого» (Мф.12:43-45). Ибо прежде была надежда на исправление и осторожность, а теперь явно стало повреждение, через удаление добра, привлекающее к себе лукавое, почему для поселившегося обладание местом сделалось тверже».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, §296): «(Таких христиан), которые, после принятия дара в святом Крещении (и воцерковлении – от сост.), обращаются к нечестивому и безбожному житию … Христос то же изображает, говоря: «Когда нечистый дух выйдет из человека, то ходит по безводным местам, ища покоя, и не находит. Тогда говорит: «Возвращусь в дом мой, откуда я вышел». И, придя, находит его незанятым, выметенным и убранным; тогда идет и берет с собою семь других духов, злейших себя, и, войдя, живут там; и бывает для человека того последнее хуже первого» (Мф.12:43-45). В святом Крещении мы освобождаемся от нечистого духа и темной его власти, и каждому говорится то, что сказано Христом расслабленному и исцелившемуся: «Ты выздоровел; не греши больше, чтобы не случилось с тобою чего хуже» (Ин 5:14). … Но когда крестившийся (воцерковленный – от сост.) человек возвращается на прежний путь нечестия, и, «избегнув скверн мира чрез познание Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа, опять запутывается в них и побеждается ими» (2 Петр 2:20), то бывает ему «последнее хуже первого», — по Христову и апостольскому учению. Поэтому заблудший и развращенный христианин бывает хуже честного язычника, так что теми грехами и беззакониями, которыми честные язычники гнушаются, развращенный христианин услаждается. Отсюда бывает, что у таких христиан за нечто малое или, что хуже того, за ничто считается похищать чужое, красть, нарушать присягу, данную перед Богом-Сердцеведцем, неправду в суде делать, … льстить, обманывать, лукавить, пьянствовать, прелюбодействовать и на прочие беззакония бесстрашно дерзать, от которых благоразумные язычники отвращаются, как читаем в историях и ныне слышим. И где один нечистый дух был, там уже «семь духов лютейших» бывают, и бедного человека от греха в грех гонят и от беззакония в беззаконие, и бывает «ему последнее хуже первого». Отсюда следует, что таковые христиане большему и ужаснейшему суду Божиему и вечному осуждению подлежат, нежели язычники. Ибо, по слову Христову, «раб, который знал волю господина своего, и не был готов, и не делал по воле его, бит будет много; а который не знал, и сделал достойное наказания, бит будет меньше» (Лк.12:47-48; Рим 2:5-6). — У согрешивших против своих обетов, данных при Крещении, осталась надежда — истинное покаяние…. Поэтому, если хотят получить милость у Бога, то должно им чистосердечно обратиться к Богу, Которого они оставили».

**Тихон Задонский** (т.5, Краткие нравоучительные слова, сл.7): «Он поступает так же, как и тот, кто, выйдя из тьмы на свет, опять во тьму возвращается, ибо он вышел было из тьмы греховной на свет ко Христу, Свету истинному, но опять во тьму греховную возвратился. Как освободившийся от рабства и плена выходит на свободу и опять в горькую ту неволю возвращается, так и беззаконно живущий христианин избавился было благодатью Христовой от горького рабства и плена дьявольского, но опять в бедствие это возвратился».

**Николай Сербский** (Неделя 4-ая Великого поста. Еванг. о бессилии неверия и силе веры): «…человек и после очищения может снова навлечь на себя нечистоту. Однажды изгнанный из человека бес может возвратиться и снова войти в человека. Это происходит, когда покаявшийся и Богом помилованный грешник вновь возвращается к своему старому греху. Тогда и бес возвращается в свой старый дом. Потому Господь и повелевает … (чтобы) после Божия помилования не возвращались к своему старому греху, как пес на свою блевотину, и не подвергались вновь душепагубной опасности, отверзая двери злому духу и приглашая его войти в нас и властвовать над нами».

**Варсонофий Оптинский** (Душеполезные поучения преп. Оптинских старцев, ст. Брань): «...Батюшка объяснил один текст из Евангелия «...ходит по безводным местам, ища покоя, и, не находя...» (Лк. 11, 24). Что разумеется здесь под «безводными местами»? Души людей слабых, порочных, не имеющих никаких добродетелей. Диаволу неинтересно соблазнять, навести на грех такого человека, у которого грешить не только мыслию и словом, но и делом есть дело обыкновенное. Такого человека он вводит в грех без всякой борьбы, как обыкновенно он действует в миру. Наконец, он опять решается возвратиться к тому человеку, из которого он исшел, и приходит... Когда он исшел из этого человека, человек ощутил умаление борьбы со страстями, они его как бы перестали тревожить. И предался рассеянности человек, перестал внимательно следить за собою, впал в беспечность. Вот в таком-то состоянии и находит, возвратившись к нему, диавол. Видя его неготовым к борьбе с собой, пользуясь его беспечностью, диавол идет и берет с собой еще семь духов, злейших себя, «и, войдя, живут там, - и бывает для человека того последнее хуже первого...» (Лк. 11, 26). Потому всегда надо внимать себе... Такой человек, по утишению скорбей, дал место в себе гордости, что в такое время и способствовало тому, что он пришел, наконец, в такое бедственное положение…».

**Феофан Затворник** (Мысли на каждый день года, Неделя 4-я по Пятидестнице, Среда. (Рим. 15, 7-16; Мф. 12, 38-45)): «Во всяком человеке, нераскаянно живущем во грехе, живет бес, как в доме, и всем у него распоряжается. Когда по благодати Божией такой грешник приходит в сокрушение о грехах своих, кается и перестает грешить, — бес из него изгоняется. Сначала он не беспокоит покаявшегося, потому что в нем на первых порах много ревности, которая как огонь жжет бесов и как стрела отражает их. Но потом, когда ревность начинает охладевать, подступает и бес издали со своими предложениями, вбрасывает воспоминание о прежних удовольствиях и взывает к ним. Не поостерегись только покаянник — от сочувствия скоро перейдет к желанию; если и здесь не опомнится и не возвратит себя в состояние прежней трезвенности, то падение недалеко. Из желания рождается склонение на грех и решимость: внутренний грех готов, для внешнего ожидается только удобство. Представься оно, и грех будет сделан. С этим вместе бес опять входит и начинает гнать человека от греха к греху еще быстрее, чем прежде. Это изобразил Господь притчею о вторичном возвращении беса в дом очищенный, подметенный».

### Ложные христиане грешат, не сокрушаясь, и не воспринимают грех, как грех

**Платон, Митр. Московский** (Поучительные слова. т. 14, Слово на Крещение Господне): «… ложный христианин … грехом не болезнует (т.е. не переживает о нем – от сост.)».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.41): «Христианин неисправный, прилепившийся к суете этого мира, не перестающий бесстрашно нарушать закон Божий, грех чем-то малым, или, что горше того, — ничем считающий! Пощади душу свою бедную».

Напомним, как происходит так, что ложный христианин входит в состояния, при которых он уже не раскаивается и не пытается измениться.

**Василий Кинешемский** (Беседы на Еванг. от Марка, гл. 6, ст. 14-29): «(У ложных христиан) сила страсти, ее интенсивность и власть над душой растет прогрессивно, по мере того, как ей делаются уступки. … Человек, допустивший грех однажды, нравственно слабеет и при повторном искушении совершает его с большей легкостью, чем тот, кто устоял в первой борьбе. … Чем больше греши(т), тем сильнее разгорается страсть. … (Также у них расширяются грехи – от сост.) За одним грехом неизбежно следует ряд новых. Одна страсть, разгораясь в душе, вызывает к жизни и другие страсти…. Один червячок страсти, если его не истребить вовремя, может размножиться в громадном количестве, порождая новые пороки, захватывая все стороны души и подтачивая ее здоровые ткани. — Причина этого — в ослаблении веры. Побежденная одним грехом, воля теряет силу сопротивления и легко уступает другим. … (Также ложный христианин) жертвует для (своих страстей и грехов) всем, всеми моральными ценностями, которые еще сохранились в его душе. — За борт жизни выбрасывается все, что мешает страсти: нравственные привычки, убеждения и принципы, веления долга и религии — все летит вон, начиная с менее важного и кончая самыми крупными ценностями. … Душа постепенно опустошается, теряя все, что было в ней ценного, в угоду страсти. Человек опускается все ниже и ниже на самое дно греха и порока».

**Феофан Затворник** (Рукописи из кельи – 1, ст. Возрасты греха): «(В начале своего падения ложный христианин говорит) себе: «Нет; перестану». Но время течет, и зло растет. Кто-то из ума крадет истины, одну за другою; он уже многого не понимает даже из того, что прежде ясно понимал; … наконец совсем ослепляется: не видит Бога и вещей Божественных, не понимает настоящего порядка вещей, ни своих отношений истинных, ни своего состояния, ни того, чем он был, ни того, чем стал теперь и что с ним будет, вступает в тьму и ходит во тьме. … Прежние остановки и отказы … (своим греховным делам) превращаются в одни бесплодные намерения, а из намерений — в холодные помышления об исправлении, наконец, и это исчезает. Грешник как бы махнул рукою: «Так и быть, пусть оно идет, авось само как-нибудь остановится!» И начинает жить, как живется, предаваясь порочным желаниям, удерживаясь от явных дел, когда нужно, не беспокоясь ни угрозами, ни обещаниями, не тревожась даже явным растлением души и тела. Грех есть болезнь и язва; сильно терзает он душу после первого опыта, но время все сглаживает; второй опыт бывает сноснее, третий еще сноснее и так далее. Наконец душа немеет, как немеет часть тела от частого трения по ней. То были страхи и ужасы, и гром готов был разразиться с неба, и люди хотели будто преследовать преступника, стыд не давал покоя и не позволял показываться на свет,— а тут, наконец, все — ничего. Человек смело и небоязненно продолжает грешить, понять не умея, откуда это прежде бывали у него такие тревоги (т.е. думает по типу: «чего я боялся, ведь ничего не произошло и все нормально…» - от сост.). … (Затем ложный христианин находится) в грехе, или стояни(и) на пути грешных, в слепоте, нечувствии и нерадении. Высшие силы человеческого духа поражены летаргическим сном, а силы греха возобладали над ними и как бы наслаждаются покоем. … (При этом) не все спит грешник, иногда и просыпается. В это время хотел бы все оставить, но боится начать сие дело, по непонятной некоторой робости, в которой отчета дать нельзя. Так застращивается человек тиранством греха … (Затем происходит) период самостоятельного, настойчивого действования в пользу греха, против всего доброго, от чего человек приходит на край пагубы. … Ибо и тогда, как он так живет, совесть не перестает тревожить его. … Иногда он только не внимает сему гласу, в состоянии нераскаянности; иногда отвергает и вооружается против него, в состоянии ожесточения».

К тому же, так как ложные христиане являются грехолюбцами, то им, по словам свт. Дмитрия, неприятно покаяние.

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 6. Поучение в неделю сыропустную): «Что есть хуже пепла? Кто ищет вкуса в нем? Кто захочет питаться пеплом? Точно так же и покаяние невкусно для людей грехолюбивых, погрязших в сластях и страстях мира сего. Кто из таких желает покаяния и кто из них вспоминает о покаянии? Сыпни кому-либо пеплом в очи; приятно ли это будет? Вспомни грехолюбцу покаяние; понравится ли это ему?... Покаяние считается грехолюбцами крайне неприятной для них вещью».

Итак:

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, 35. Поуч. в неделю 9-ю по Святом Духе): «… (ложный христианин) иногда приходит как будто к покаянию, исповедует устами свои грехи, на деле же творить плоды, достойные покаяния, и не думает. Он «молится устами, а сердце его далече отстоит от Бога» (Ис. 29: 13); скверными своими устами лобзает Христа, недостойно причащаясь пречистых Тайн, а потом снова возвращается к своим греховным делам. Он только льстит, говоря «каюсь», он только обещается быть добрым, но неисправимым пребывает Иуда, раб и льстец…».

**Лука Крымский** (Проповеди, т.1, Слово в неделю о расслабленном): « …совесть свою они (которые «помышляют только об угождении своей мерзкой плоти, ни перед чем не останавливаясь, чтобы угодить ей») заставляют молчать, ибо можно заставить ее молчать. Когда впервые впадает человек в грех, тогда совесть громко обличает его, но если он не слушает голоса совести, то голос этот становится тише и тише. Продолжает он грешить, продолжает осквернять тело и душу свою, а совесть уже тихо-тихо робко шепчет: оставь, оставь... А он не слушается, он заставляет совесть совсем молчать. И чем больше будет он грешить, чем больше будет подавлять голос совести своей, тем скорее достигнет того, что она замолчит».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п.18. Поуч. в неделю 4-ю по Пасхе, о расслабленном): «Когда человек впадает однажды в какой-либо грех, то еще не совсем сокрушается («разрушается»), еще есть надежда на восстание, еще рука Господня может поднять и подкрепить его …. Поставленный же после на своем месте чрез святое покаяние, как при ковчеге при прежней Божией благодати, если падет вторично, если снова возвратится к прежнему беззаконию, тогда падение его бывает несравненно ужаснее, ибо тогда он губит как главу, то есть, здравый разум, так и руки, то есть, дела разумные; тогда лицо его душевное обезображивается и пред Богом, и пред людьми. Он тогда не только горше прогневляет Бога, но является и для людей предметом соблазна, осуждения, смеха и поношения. Он бывает тогда без прежней своей добродетельной красоты, как без красоты лица, бывает без богомысленного разума, как без главы, без добрых дел, как без рук. Он тогда не может отстать от греховной привычки, но совершенно порабощается ею и уже делает не то, что хочет, но то, чего и не хочет, ибо делает не он, но живущий в нем грех …. Без главы же, разума, и без рук — деяний разумных — остается один только … идол бесчувственный и недейственный; а такой сокрушенный идол не скоро может быть поставлен на прежнем месте. Нужен искусный мастер, художник, чтобы ту отпавшую голову и те отпавшие руки снова ему приделать, а для этого необходимо много труда, времени и стараний».

Думаю, понятно, и то, что также одной из характерных особенностей ложных христиан является их холодное отношение к своим грехам.

**Никодим Святогорец** (Поучения, Бессильная вера): … Многие христиане считают, что грех — это по-детски наивное и не очень большое зло; они не только считают его малым злом, но и посмеиваются над ним, а некоторые из них даже хвалятся совершенными ими постыдными грехами. Они не боятся грешить и постоянно прилагают грех ко греху».

**Илия Минятий** (Слово в Великую пятницу. О спасительном страдании): «… а вот – христианин, который не думает оставлять объятия блудницы. Другой временно ее покинул, но не с тем ли, чтобы поскорее опять соединиться с ней? Другой не желает возвратить присвоенного чужого добра, третий упорствует примириться с врагом. Иной вовсе не раскаялся; другой хотя и раскаялся, но с тем, чтобы снова предаться прежним порокам».

**Троицкие Листки** (565. Слово о пьяницах): «… пьяницы (и люди с другими пороками – от сост.) обыкновенно ни во что ставят свой порок и пьянство за грех даже не почитают, у них всегда есть разные оправдания и отговорки».

Примечательно еще и то, что иногда грехи могут облагораживаться и оправдываться. Так, ложный христианин не видит греха, например, в том, что он употребляет спиртное (и в будни, и в посты и праздники), что он под предлогом сохранения своего здоровья гонит самогон, что у него его заказывают священники, клирики и миряне. Главное же, чтобы здоровье сохранить и чтобы голова не болела на утро. А то, что это грех против 4-ой заповеди Божией, то это не важно, это не про это…

**Платон Митр. Московский** (т.6, Сокращенный Катихизис, в.20): «Вопрос: Что повелевает Бог в четвертой заповеди? Ответ: Повелевает во все воскресные и праздничные дни, оставив свои дела и работы, приходить в церковь, слушать и читать со вниманием поучения духовные, в дому наставлять детей своих и домашних закону Божию, и как все, так особливо сии святые дни беречься, какими-нибудь бесчестными делами и упражнениями, а паче пьянством опорочить».

Или, например, есть истина, что нельзя произносить молитвы в опьянении или заходить в храм в нетрезвом виде.

**Феодосий Печерский** (Поучение о тропарях и о пьянстве): «Кто имеет разум, спроси, что сказала св. Богородица св. Василию. А сказано ему так: «если хочешь иметь Меня заступницею во всех бедах твоих, послушайся меня, отвращайся всякого питья и не молись пьян, потому что не только не будешь услышан, но даже Бога разгневаешь и будешь осужден на мучение».

**Житие Арсения Тверского изложено Дмитрием Ростовским** (2 марта): «Один из братии, по имени Гермоген, в нетрезвом состоянии зашел после вечерни в церковь и заснул недалеко от мощей святителя. Проснувшись ночью, он был поражен дивным видением. Храм был ярко освещен; святой Арсений приподнялся и сел на своей каменной гробнице. Гермоген, объятый ужасом, хотел было бежать. Но святой Арсений, взглянув на него, грозно сказал: «Зачем ты, дерзновенный, нетрезвым вошел в храм Божий?» Гермоген упал, как мертвый. Долго лежал он, но потом, придя в себя, с большим трудом вышел из храма северными дверями, которые запирались изнутри. После того долго был он болен. Но святитель хотел только вразумить неразумного и избавить от порока. Когда Гермоген, чистосердечно исповедав пред всеми свой грех, просил у святителя прощения, он получил исцеление от своего недуга пред мощами святого Арсения».

Но ложные христиане на это не обращают внимания и, как говорит мой опыт, никто не придерживается правила веры даже среди священников:

**Платон, Митр Москов**. (Т.6.Инструкция благочинным иереям, ст.16): «Прилежно наблюдать, чтоб священники, диаконы и церковники, а особенно священники жили честно, постоянно, сановито, кротко и любовно, и в должности своей были бы исправны и порядочны: а наипаче с крайним вниманием смотреть, чтоб не пьянствовали, в питейные дома не ходили, и вели бы жизнь, какую прилично служителю святого алтаря и пастырю христианскому, трезвую. А если бы усмотрел ты кого часто напивающегося, в пьянстве бесчинствующего, или исправляющего требы не в трезвости, о таковом без всякого закрытия представлять».

Или, например, если ложный христианин или другой кто изменяют жене, то оправдывается тем, что он ведь полюбил другую (а это ведь – любовь), или сошелся с другой потому что ему стало неинтересно с женой (жена стала такой, что ему и поговорить с ней не о чем, и она не стала привлекать его как женщина). Какие же веские аргументы у греха! И везде такой «христианин» благородный или жертва других людей или обстоятельств! И обязательно он оправдает и другого такого же, так как судит по себе. Похоже, что именно поэтому и не наказываются по Церковным правилам такие священнослужители… Но кто придерживается этого правила веры?

**Василий Кинешемский** (Толк. на Еванг. от Марка, 10 гл, с.1-16): «Прелюбодеяние было строго запрещено еще в Ветхом Завете. "Не прелюбодействуй", — гласит седьмая заповедь Закона Моисеева (Исх. 20, 14; Втор. 5, 18), и нарушение ее каралось смертной казнью через побиение камнями (Втор. 22, 22-24). Точно такому же суровому наказанию подвергались уличенные в блудодеянии разных видов (Втор.22, 21, 24-25; Исх.22, 19; Лев. 20, 10-18). Так же строго относилась и Православная Церковь к грехам против седьмой заповеди, карая за эти грехи отлучением от Святого Причастия и от общения с верующими. По правилу Василия Великого прелюбодеи, то есть совершившие грех в замужестве, отлучаются от общения на 15 лет (см. Василий Великий, пр. 58). Епитимия эта сокращается до семи лет, если виновные со слезами покаются в своем преступлении (VI Всел. Собор, пр. 87; Василий Великий, пр. 77) …. Если бы в настоящее время применять эти правила со всею строгостью, то, вероятно, мало бы оказалось людей, не отлученных от церковного общения. Последний Поместный Собор Русской Церкви 1917-1918 годов за прелюбодейную, зазорную жизнь определил лишение прав избрания на церковно-приходские должности, то есть на должности церковных старост, членов приходских советов и т. п.».

Об этом мы еще скажем подробнее в другой главе, а сейчас хочется сказать только: спаси, Господи, и помилуй от такого помутнения и ожесточения, не дающего видеть свой грех, да еще и облагородить его и прикрыть его у других!

###

### К ложным христианам относятся слова: «ЛУЧШЕ БЫ ИМ НЕ ПОЗНАТЬ ПУТИ ПРАВДЫ, НЕЖЕЛИ, ПОЗНАВ, ВОЗВРАТИТЬСЯ НАЗАД ОТ ПРЕДАННОЙ ИМ СВЯТОЙ ЗАПОВЕДИ» (2 Петр.2, 21)

А вот, что еще говорится о ложных христианах, независимо от того, вернулись они к своим грехам или и не прекращали в них жить:

**Послание 2-е ап. Петра, гл.2, ст. 20-21**: «20. Если, избегнув скверн мира чрез познание Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа, опять запутываются в них и побеждаются ими, то последнее бывает для таковых хуже первого. 21. Лучше бы им не познать пути правды, нежели, познав, возвратиться назад от преданной им святой заповеди».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл. 28): «Если же не живут они по-христиански, лучше бы им и не носить имени верующих во Христа или, лучше сказать, лучше бы им и не родиться. Ибо происходя от родителей христианских, они не могли не принадлежать к верующим во Христа; потому и лучше было бы им совсем не родиться, потому что, родясь между христианами и не имея в себе ничего христианского, они большему подвергнутся мучению, нежели нечестивые».

**Блж. Феофилакт** (Толков. на 2-е посл. Св. Апостола Петра, гл.2): «Если те, которые чрез познание Господа и Спасителя Иисуса Христа избегли скверн мира, опять запутываются в них и побеждаются ими, то они, без сомнения, и порабощаются ими, и положение их становится хуже, чем было до познания о рабстве, ибо сатана старается, чтобы они впали в большее зло. Посему-то апостол и говорит, что при такой будущности для тех, кто добровольно возвращается на зло, лучше было бы им не познавать правды, нежели, познав, впадать в большее зло».

**Тихон Задонский** (т.5, Краткие нравоучительные слова, сл.7): «Невозможно довольно описать и оплакать бедственное состояние того христианина, который после святого Крещения (и прихода к вере – от сост.) вдался в беззаконные дела и беззаконно живет. Всего того блаженства лишается, которое при крещении Божией благодатью сподобился было, и самовольно ввергает себя в то самое бедствие, от которого избавился было, но даже и в еще большее бедствие попадает. Ибо познал было истину, но в ней не захотел жить; познал Бога, но не захотел Его почитать; познал путь, ведущий к вечному блаженству, но по нему не захотел идти; обещал Богу служить, но в этом солгал Ему; «омылся, освятился, оправдался», но всего этого лишился; стал чадом Божиим, но это преславное благородство потерял; сделался наследником вечной жизни и царствия, но наследие это погубил. Поэтому апостол говорит о таковых: «Лучше бы им не познать пути правды, нежели познавши возвратиться назад от преданной им святой заповеди» (2Петр 2:21). Видишь, христианин, каково бедствие беззаконно живущего христианина! Не видно его сейчас, так как оно не телесными очами, но душевными видится. Но тогда явится, когда и все тайные и явные дела наши всему миру явятся, то есть во время второго пришествия Христова. Тогда бедный таковой христианин узнает и увидит свою великую беду и погибель. Воистину много слез и плача надо, чтобы оплакать состояние такого христианина. … В таком бедственном состоянии находятся: 1) Блудники, прелюбодеи и все каким-либо образом себя оскверняющие. 2) Воры, похитители, грабители и все как-нибудь неправедно чужое добро похищающие. 3) Люди злобные и каким-либо образом причиняющие вред своему ближнему и его жизни. 4) Лукавые, хитрецы, лицемеры, как-либо обманывающие своих ближних. 5) Хулители, сквернословы и клеветники. …10) Все против совести и бесстрашно закон Божий нарушающие».

### Святоотеческие предупреждения тем христианам, которые не являются такими ложными христианами

Далее в теме очень подробно будет описано святыми отцами, что происходит с духовной стороны с христианами, которые живут в смертных грехах и не оставляют их, и не исправляются. И тому, что будет сказано далее, нельзя не верить и нельзя относиться к этому несерьезно. Я, в который раз, получила подтверждение истинности и жизненности слов Евангелия и святых отцов. Пусть те люди – ложные христиане (и мой бывший «друг» в том числе) и не прочтут этих слов и этой темы (и Господь будет Сам с ними, так сказать, разбираться), но прочти ты, читатель, чтобы твой дух проникся страхом согрешать, и пусть эта тема поможет тебе познать законы греха. Читай, христианин, чтобы боялся когда-либо услышать такие слова в свой адрес, и помни их, когда будешь склоняться на сторону греха.

Итак, тем христианам, которые не принадлежат к этому виду ложных христиан (согрешающих смертными грехами и не имеющего истинного покаяния), но все равно, конечно, являются грешниками, и тем, для которых эта тема, святые отцы говорят следующее:

**Лука Крымский** (О предопределении): «…Нужно, чтобы праведники видели, как страдают и гибнут последователи лжи, чтобы видели, как погибают люди, избравшие путь зла, и, видя это, хранили бы себя от пути зла. Образ грешников их устрашает, указывает им тот путь, которого надо бояться».

**Лука Крымский** (Сб. «Спешите идти за Христом, На слова: "В доме Отца Моего обителей много"): «…(Мы, слабые и плохие христиане, далекие от того совершенства, какое заповедал нам Господь Иисус Христос: "Будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный" (Мф. 5, 48)). Далеко нам до этого. Но не будем падать духом: если и плохие мы христиане, будем знать, что у Отца Небесного обителей много. Если только мы не такие великие, тяжкие грешники, которые возненавидели Бога, которые богохульствуют, о которых говорит апостол Павел в Первом послании к Коринфянам: "Или не знаете, что неправедные Царства Божия не наследуют? Не обманывайтесь: ни блудники, ни идолослужители, ни прелюбодеи, ни малакии, ни мужеложники, ни воры, ни лихоимцы, ни пьяницы, ни злоречивые, ни хищники — Царства Божия не наследуют" (1 Кор. 6, 9-10). Если вы не таковы, то не теряйте надежды на то, что и для вас уготована обитель в доме Отца Небесного».

**Иннокентий Херсонский** (Слова и беседы на праздники Господни, Беседа на новый год): «Да сохранит нас Бог от такового ожесточения во грехе, от ниспадения в эту глубину зол! Но, братие, ужасные примеры зла не напрасно попущаются Промыслом; они попущаются для того, да, видя их, блюдемся от закоснения во грехах. Зная это, поспешим искоренить в нашем сердце семя погибели, доколе оно не возросло, не проникло в нашу природу, не заняло воображения, не наполнило сердца, не подавило совести; поспешим оставить путь неправды, доколе слабые стопы наши не отреклись служить нам».

**Бл. Августин** (Беседа 13 (353)): «Будьте истинными и настоящими христианами. Не подражайте тем, которые являются христианами только по имени. Опять говорю, и часто следует говорить это: довольно, что вы в прошедшее время поступали по воле языческой. Удаляйтесь и бегайте от псов, «возвращающихся на свою блевотину». Удаляйтесь и избегайте тех домов — выметенных и просторных, куда входят «семь других нечистых духов, так что последнее для человека бывает хуже первого». Имейте обитателем в себе своего Очистителя. Умоляем вас, чтобы благодать Божия не тщетно была принята вами (2 Кор. 6, 1) Довольно, что вы в прошедшее время жизни поступали по воле языческой».

**Феофан Затворник** (Слова во святую Четыредесятницу …, В неделю Крестопоклонную): «Такие устрашения предъявляет нам Господь в слове Своем не за тем, чтоб ввергнуть кого в отчаянное состояние, а за тем, чтоб, зная сие, мы имели опасливую заботу, как бы не довести себя до него в самом деле; за тем, чтоб, если кто пал, не валялся в падении, а поспешил встать, а кто встал, раздражал бы в себе ревность всегда стоять, не позволял бы себе разлениваться и снова падать в прежние грехи и поблажки страстям. Ведь оставаться в падении нельзя. Надо встать. Помог Господь, встали — и стойте».

**Иоанн Златоуст** (т.2, ч.1, О статуях, б.18, и др.): «Смотри, не поставь себя в опасность еще большего наказания, не вызови опять минувшей грозы с большею силою, и не подвергнись тому, что говорит Христос о демонах. «Когда, - говорит Он, - нечистый дух выйдет и потом найдет дом праздным и очищенным, то, взяв с собою еще семь других духов, злейших себя, входит в душу –и бывает для человека того последнее хуже первого» (Лук. 11:24-26). Убоимся же и мы, чтобы, избавившись от прежнего несчастия, последующим нерадением не навлечь нам на себя больших против прежнего бедствий. Знаю, что вы чисты от этого неразумия: так удерживайте, обуздывайте, вразумляйте и бесчинствующих, чтобы нам радоваться всегда, как заповедал Павел, чтобы и за свои добрые дела, и за попечение о других, и здесь и в будущей жизни, получить нам великую награду, по благодати и человеколюбию Господа нашего Иисуса Христа…. (т.2, ч.2, Беседа о том, что должно избегать притворного и неистинного вида) Но бывает обещание (Богу) не только имущества, а и слова, и доброй воли. "За всякое праздное слово", говорит (Писание), дашь "ответ в день суда" (Мф.12:36). Божественное и великое таинство касается не денег, а совершенного произволения и веры в Бога, потому что все мы дали обещание и все мы – должники обещания. Поэтому, необходимо девственнице: исполнять обет девства, каковое она и обещала; воздержному же – воздержания, а пребывающему в браке – (исполнять обещание) целомудрия и любви друг к другу. Если какая женщина даст обещание сохранять свое девство или быть воздержной в состоянии вдовства, но солжет против обещания и вступит в брак, то она имеет осуждение, так как отвергла первый залог верности. Естественно также, что и пресвитер должен исполнить обязанности священства благородно, и диакон – свое служение беспорочно, не похищая воровски того, что относится к обязанности диаконства, чтобы не быть осужденным, как Иуда – предатель. Итак, здесь нужда в большом тщании, чтобы как-либо кто не обманул Бога, не исполняя своего обещания в его целости, лучше же сказать – не отдавая своего залога, который именно каждый из нас обещал. Он более не наш; но мы должны размышлять таким образом, что залог мы получили от Бога и для того, чтобы, с молитвой сохранив обещание без примеси обмана, мы предстали пред страшный престол Христов,; чтобы, по примеру Анании, мнение Судьи не осудило нас, как вероломных. Итак, здесь (есть) нужда в большой осторожности, чтобы не погрешить в чем-либо и не оставить чего-либо из обещания не исполненным, – постараемся же ревностно со тщанием исполнить обещание. Не будем думать, что христианство должно быть исповедуемо только по виду, и не будем этим довольствоваться, но, чрез утверждение делами пребыв последователями истины и справедливости, получим следующие за справедливостью почести от Христа, Которому слава во веки. Аминь».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл. 29): «… «избави нас от лукаваго». Сей лукавый есть диавол, который смешал с естеством человеческим закон греха. Итак, все время, как мы подчиняемся и служим этому лукавому посредством злых дел, какие делаем, благий Бог не имеет части в нас и мы недостойны царствия Его, - так что ложно называем мы Его Богом и Отцом нашим, когда имеем диавола властителем над собою и отцом, и господом, и богом своим, коего и черты подобия имеем в себе, открывающиеся в злых делах наших, как говорит Господь к евреям: «Ваш отец диавол; и вы хотите исполнять похоти отца вашего» (Ин.8:44). Ибо как сын подобен отцу, потому что сын не откуда есть, как из отеческого естества, так и христианину надлежит иметь подобие Отцу своему, то есть Христу, открывающееся обычно в плодах Духа Святого, и не иметь подобия лукавому диаволу посредством греховных страстей».

**Лука Крымский** (Проповеди, т.1, Слово на Пассии. 9-е): «Злой род становится игралищем и обителью злых духов. А мы, христиане, какой вывод для себя сделаем из всего этого? Подумаем, что этот ужас вселения злого духа грозит каждому из нас, хотя молимся мы, хотя причащаемся Святых Таин, ибо Тело и Кровь Христовы не есть талисман, не есть нечто механически защищающее нас от всякого зла, от всех наветов диавола и ангелов его. Это только великая, безмерная помощь Божия в нашей борьбе с искушениями от злых духов, если будет сердце наше чисто, если не будем постоянно, изо дня в день грешить. Будем хранить в сердцах наших великое слово Спасителя: "Царство Божие силой берется и только употребляющие усилие восхищают его". Будем вести постоянную борьбу с пороками и страстями нашими и никого не осуждать, помня, что и среди нас есть немало предателей; конечно, не столь страшных, как Иуда, но все-таки предателей».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, 18. Поучение в неделю 4-ю по Пасхе, о расслабленном): «Будем ли и мы в состоянии придти к истинному покаянию, получим ли мы снова прощение грехов: об этом не знаем; Бог знает уж не оставил ли Он нас навсегда? Не приготовил ли для нас меча вечного наказания? Убоимся же и мы, братие, возвращаться к прежним нашим злым делам, не будем даже и думать о них, чтобы не подвергнуться нам еще более ужасным мукам. Каждый из нас пусть говорит душе своей: «вот, ты выздоровел» по благодати Божией чрез святое покаяние, «не греши больше, чтобы не случилось с тобою чего хуже» (Ин.5, 14)! О, Господи! Ты Сам подай нам то, что велишь! Ты Сам охраняй нас от ужасных грехопадений во все дни жизни нашей. Аминь».

**Ефрем Сирин** (Слово умилительное): «Однажды навсегда отрекся ты от сатаны и от ангелов его, и при многих свидетелях вступил в завет со Христом. Смотри же, с Кем вступил в завет и не пренебрегай этим. Но знай, что в тот же час Ангелы записали слова твои и завет твой, и отречение твое, и хранят это на небесах до страшного дня судного. Ужели же не устрашает тебя это и не приводит в ужас? В день суда Ангелы принесут рукописание твое и слова уст твоих на Страшное Судилище, которому и Ангелы предстоят с трепетом. И тогда услышишь неприятное для тебя слово: «твоими устами буду судить тебя, лукавый раб!» (Лк.19:22). Действительно, горько тогда вздохнешь и восплачешь в тот час, но это не принесет тебе пользы. …(Скажет Господь) Отойди от меня, делатель беззакония. Ты не миловал, и не будешь помилован. …Ты слышал Святые Мои Писания, и смеялся над ними, поэтому не дозволяю тебе войти. Ты не принял Моих пророков и апостолов, поэтому: «слово, которое Я говорил, оно будет судить его в последний день» (Ин.12:48). Отойди от Меня, узкие врата не приемлют тебя, ты питал плоть свою и убивал душу свою; как же хочешь войти сюда и осквернить Царство Мое? Ты запятнал одежду плоти своей, наполнил уста свои злословием, ненавидел ближнего своего, выполнял волю диавола, отвергал же Мою волю; как же теперь просишь позволения войти, куда ничего не предпослал, где ничего тобой не запасено, – ни слез, ни плача, ни поста, ни бдения, ни псалмопения, ни девства, ни терпения, ни милостыни? Ничего такого не предпослал ты сюда, – чего же здесь ищешь? Обитель эту населяют обнищавшие ради Меня. Это – царство милостивых; это – веселие плакавших; это – радость каявшихся и рыдавших и оплакивавших грехи свои; это – покой бодрствующих и постившихся; это – жизнь вдов и сирот. Здесь алкавшие и жаждавшие возвеселятся вовеки; (а) «ты получил уже доброе твое в жизни твоей» (Лк.16:25); «идите от Меня … в огонь вечный» (Мф.25:41). Слушая это, ты будешь стоять пристыженный. И в то же время дойдет до ушей твоих глас веселия и радости, и узнаешь голос каждого из друзей своих и горько вздохнешь тогда, говоря: «Увы, мне, несчастному! Как я лишился этой славы и разлучен стал с ними за лукавые и негодные дела свои? Действительно, справедлив суд Божий. Действительно, пострадал я справедливо. … Они теперь радуются, а я сетую; они веселятся, а я плачу; они будут царствовать со Христом в бесконечные веки, а я с антихристом ввергаюсь в огнь вечный. Увы, мне, злосчастному! Что со мной стало? Сколько благ утратил я для того, чтобы некоторое время исполнять мне волю диавола! Теперь узнал я, что каждый приемлет по делам своим. Теперь узнал я, что насмеялся надо мной и запнул меня (подставил мне ногу) суетный мир. О, скольких благ лишил я сам себя! О, какому подвергся я стыду! О, сколькими бедствиями обременил я себя!». Это и подобное этому будешь говорить, терзаясь, и никакой не получишь от того пользы, потому что там нет пользы и в покаянии».

**Феофан Затворник** (Сборник проповедей «Слова о покаянии …», В среду страстной седмицы (Как избежать участи Иуды горькой): «... Моя мысль перешла к характеру Иудина предательства; и между тем как я думал об этом, из совести начали возникать одно за другим дела мои собственные, очень похожие на дело Иуды. Чем дальше, тем больше. Тогда, вместо негодования на Иуду, начало возрождаться опасение за себя, и внутренний голос сказал мне: «Оставь ты Иуду, обратись скорее на себя и озаботься избежать участи его горькой». С этим же, братие, выхожу и к вам. Я предполагал изобразить пред вами черноту Иудина предательства. А теперь говорю: оставим Иуду. Пересмотрим лучше свои дела, чтоб вычистить из жизни своей все, что носит какую-либо черту характера Иудина, и тем избежать падшей на него кары Небесной. Что особенно поразительно в Иуде — это то, что ведь во время пребывания своего с Господом он был по жизни точь-в-точь то же, что и все Апостолы. С ними ел, пил, ходил, проводил ночи, с ними слышал поучения и видел чудеса Господа, с ними терпел все нужды, ходил даже на проповедь Евангелия и, может быть, творил чудеса именем Господа; ни Апостолы, ни другие никакой от себя особенности в нем не видели. А между тем под конец видите, что вышло? Откуда же этот плод? Конечно, извнутри, из души. И вот, видите, внутри души зрело то, чему во время не было никаких признаков снаружи. Знал ли даже сам Иуда, что у сердца своего он лелеял такую змею, которая сгубит его наконец? По обычаю врага нашего скрывать узы, коими опутывает он грешника, главную страсть всегда закрывает он разными сторонними благовидностями от сознания и даже совести; и только тогда, как рассчитывает на верную погибель человека, выпускает ее — напасть — на него со всею неудержимою яростью. Можно, судя по сему, думать, что Иуда не видел всего безобразия своей страсти и сам себя сознавал не худшим других Апостолов. И пал, как бы не предвидя того. Имея сие в мысли, братие, обратимся к себе и строгое учиним исследование самых сокровеннейших движений сердца своего, не останавливаясь на своей незазорной внешности. По внешности, посмотрите, чем мы худы? А между тем, кто знает, может быть, вокруг сердца увивается такой змей, который готов погубить нас, — и погубит, только представься случай. … Но обратимся опять к Иуде. Так носил он занозу в сердце своем. Представился случай — страсть закипела. Враг взял его, бедного, за сию страсть, отуманил его ум и совесть и повел как слепого или связанного невольника сначала на злодеяние, а потом и в пагубу отчаяния. А ведь этого не было бы, если б он Господу открыл свою страсть. Врач душ тотчас бы уврачевал болезнь души его. И Иуда был бы спасен. То же и с нами будет, если не откроем духовному отцу своей страсти. Теперь она притихнет; но после, лишь только случай, сейчас падение. Если же откроемся, сокрушимся, положим намерение не поддаваться и попросим у Господа помощи на то, тогда верно устоим… Господь благодатию Своею, в час разрешения, убьет страсть и положит семя противоположной ей добродетели. И тогда приложи только труд небольшой, и, при помощи Божией, не будешь уже более валяться в страстях бесчестия, и открытым лицом начнешь взирать и ко Господу, и ко святым, и ко всем христианам. … Выбросьте из сердца все противное Господу, сметите всякую пыль сердечными воздыханиями, отмойте всякое пятно слезами сокрушения, чтоб, вошедши к вам, Господь нашел храмину сердца вашего убрану, постлану, вычищену. Да не будет между вами похожих на Иуду».

Итак:

**Иоанн Златоуст** (т.11, ч.2, О молитве): «Все это слагая в своем сердце, будем, братие, воздерживаться от таковых злых дел и не станем медлить покаянием от всей души, чтобы и грядущего гнева избежать и небесных и вечных благ достигнуть, чего и да удостоимся все мы благодатью и человеколюбием Господа нашего Иисуса Христа, с Которым Отцу слава со Святым Духом, ныне и присно, и во веки веков. Аминь».

##

## Раздел 1.2. ЛОЖНЫЕ ХРИСТИАНЕ ЖИВУТ ПО СВОЕЙ ПЛОТСКОЙ ЗЛОЙ ВОЛЕ, А НЕ ПО ВОЛЕ БОЖИЕЙ

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 419): «… Грех есть сопротивление святой и благой воле Божией. Бог хочет, чтобы мы уклонялись от зла и творили благое, но окаянный грешник противно тому делает: уклоняется от добра, и творит злое, и так противится Божией воле».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.4. Господин и раб): «Рабы непостоянные и злые за спиной своего господина по своей воле живут и своевольничают. Делают то, что хотят, думая, что господин их не видит. Так и многие бессовестные христиане поступают против совести и закона Божиего, как будто Христос их не видит, и только что не говорят: «Христос на небе, далеко от нас, не видит нас и дел наших». А может быть, многие так думают и говорят».

### Ложные христиане живут по своей плотской воле, которой хочется жить в разных удовольствиях и выгодах для себя, и которая «не рассуждает о том: приятно ли это Богу, или же нет»

**Иоанн Максимович** (Илиотропион…, кн.4, гл.4): «Своя воля заботится и внимательна только к тому, что для нее безопасно и приятно, и не рассуждает о том: приятно ли это Богу, или же нет».

**Василий Кинешемский** (Толков. на Еванг. от Марка, гл.3 ст.20-35): «После грехопадения воля человека стала несовершенна, желания — греховны и неразумны, потому что теперь они управляются его страстями. … С нравственной точки зрения они (желания) почти никогда не бывают выше желаний того анекдотического цыгана, который хотел быть царем, чтобы каждый день есть пряники с медом. Разве это не правда? Разве громадное большинство наших желаний не носит узко эгоистический, чувственный характер? Все они рождены нашими страстями, и, пытаясь удовлетворить их, мы неизбежно разрушаем тело и отравляем душу, ибо каждая страсть разрушительна и гибельна. … Один желает богатства, другой хороших кушаний и тонких вин, третий успеха в блуде и т. д.».

**Иоанн Златоуст** (т.7, ч.2, б.28): « … (Сладострастный) не повинуется и повелению Христову, хотя Он каждодневно слышит Его слова: «не можете Богу работать и мамоне» (Мф. 6, 24), и угрозы геенною и нестерпимыми мучениями, и все-таки не повинуется - не потому, что он могущественнее Христа, но потому, что Христос против нашей воли не ведет нас к исправлению».

**Иннокентий Пензенский** (Христианское нравоучение…, ч.2): «Сила плотская, или сила воли человека необновленного … если не предвидит опасности для себя, то противится всем законам человеческим: домашним, гражданским, церковным; вооружается против всякого правления; иногда доходит до того, что не страшится ни угроз, ни наказаний, презирает обещания и награды; преследует всех своих противников презрением и ненавистью, словом и делом и т. п.».

**Феофан Затворник** (Толков. на посл. Римлян., гл.7, ст.11): «Грех здесь — коренная наша греховность, сущность которой самоугодие: я сам, я так хочу, мне так нравится и приятно, никаких других уважений знать не хочу».

### Грешнику тяжело жить по воле Божией и исполнять Его заповеди

К тому же скажем и о том, что нам всем, нерадивым христианам, а особенно ложным, любящим плотские удовольствия, кажется, что тяжело исполнять заповеди Христовы. А Господь и Его святые говорят обратное.

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст.692): ««Иго Мое благо и бремя Мое легко» (Мф. 11, 30). Так заповеди Господни благи и легки. А иго диавола – зло, и бремя его - тяжко. И что же? Заповеди Господни нарушаем, а волю диавола исполняем! Окаянные мы!».

**Макарий Египетский** (Поучения, п. 16): «Как если была бы безмерно высокая и отвесно крутая гора с очень тесной тропой шириною, скажем, в след ноги, и по ней не могли бы ступать и проходить четвероногие звери или иное что, кроме только легких птиц, возносимых своими крыльями, – так и высочайшие заповеди Евангелия и путь Божии тесны и узки людям мира сего, непричастным Духа Божия, и этим путем (то есть стать послушниками и безупречными во всех евангельских заповедях) невозможно идти … никому, пока они не приобретут крыл Святого Духа».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.57): «Если кто станет говорить, что никто не может исполнить всех заповедей, то да ведает он, что ложно клевещет на Бога, будто Он заповедал нам невозможное. Такой будет осужден, как тот, кто сказал: «господин! я знал тебя, что ты человек жестокий, жнешь, где не сеял, и собираешь, где не рассыпал» (Мф.25:24), и как диавол, сказавший Еве: «знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло» (Быт.3:5). Ибо и он почитает Бога лжецом, обманщиком и завистливым. Лжецом, потому что, когда Господь сказал: «иго мое благо и бремя мое легко есть», он не только говорит, что оно не легко, но еще утверждает, что оно даже неподъятно; обманщиком и завистливым (почитает Бога) - потому что, сошедши на землю, наобещал нам многое, но дать ничего не хочет, а завидует спасению нашему, почему заповедал нам соблюдать и делать дела невозможные, чтоб мы не могли их исполнить, и Он имел будто благословный предлог лишить нас тех благ, какие обещал. Но горе говорящим таковое, если не покаются! Владыка наш Христос ничего не заповедал нам тяжкого и неудобоисполнимого, но все заповеди Его удобны и легки».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное.., ст.105): «Не следуй воле плоти своей, хотя она и ласкает тебя, но последуй воле Христовой, которая ведет тебя к добру и блаженству твоему. Говоришь, что это тяжко и горько? Ответ: Не тяжко, а легко носить иго Христово, по свидетельству Самого Христа: «Иго Мое благо, и бремя Мое легко» (Мф.11:30). Сам рассуди, что тяжелее и что легче: мстить или простить, гневаться или не гневаться, ненавидеть или любить, в гордости или смирении жить, богатства, чести и славы искать или пренебречь этим, нетерпеливым или терпеливым быть, и прочее. Сама совесть убеждает признать, что намного легче простить, чем мстить; кротким быть, чем гневаться; терпеть, чем не терпеть; любить, чем ненавидеть; не заботиться о земных благах, чем искать их; о небесном помышлять, чем о земном. Мстить немалого труда требует, а простить - не составляет никакого труда. Любить - легко и сладко, ненавидеть - тяжко и горько. Ненависть связывает и отягчает сердце, а любовь развязывает, распространяет и облегчает сердце и тем человека радостным и веселым делает. Смирение не боится упасть, так как на земле лежит и по земле ходит: куда падать тому, кто по земле ходит? Гордость высоко поднимается и возносится, но всегда в страхе и трепете находится, как бы не упасть. И хотя мечется и всеми силами бережется от падения, однако падает и сокрушается. Душа терпеливая всегда в покое и тишине, нетерпеливая же в смущении, беспокойстве и мятеже. И чем в большем нетерпении находится, тем большее беспокойство и мятеж имеет. Тогда как терпеливая душа, чем более терпит, тем больший покой и тишину внутри себя чувствует».

Итак, тяжело нам, потому что мы привыкли жить по воле диавола, в грехах: хотим получать различные телесные удовольствия, хотим жить в самоугодии, эгоизме, гордости и т.д. И если этого хотим, то нам будет, например, невыносимо воздерживаться от законных и незаконных половых отношений, от употребления спиртного, нам невыносимо смиряться, исправлять свои недостатки и т.д. И любое ограничение нашей плотской воли мы воспринимаем, как насилие над нами, т.к. мы хотим жить по своим плотским желаниям. И даже не понимаем, что это нас духовно убивает.

**Авва Авраам** (Семь собеседований Иоанна Кассиана, гл.24): «Что столь приятная легкость Божественного бремени кажется тяжелою, то это — от того, что мы упрямою самонадеянностью презираем (Бога, т.е.) Того, Кем поддерживаемся. … (Мы,) правые и легкие стези Господни неровными и жесткими камнями пожеланий делаем не гладкими, которые царский путь, упроченный апостольскими и пророческими камнями, уровненный стопами всех святых и Самого Господа, безумно оставляем, ходим по распутиям и местам, покрытым колючим кустарником, и, ослепленные прелестями настоящих утех, по мрачным (тропам ползем, затрудняемым (колючками) пороков), изранив голени, разодрав брачную одежду, пронзаемые не только острыми иглами терния, но и уязвляемые жалами ядовитых змей и скорпионов, скрывающихся там. … О таких и Господь говорит чрез Пророка: «А народ Мой оставил Меня; они кадят суетным, споткнулись на путях своих, оставили пути древние, чтобы ходить по стезям пути непроложенного» (Иер.18,15)».

**Феофан Затворник** (Сб. «Внутренняя жизнь», п.4): «Творить волю плоти и помышлений - значит что пришло на мысль, то и делать, чего захотелось, к тому и стремиться. Пришел гнев - браниться; пришла похоть - скоро удовлетворять ей; представился случай к неправой прибыли - сейчас пользоваться им; захотелось возвыситься - решаться на все кривые пути к тому. Так и во всем, что ни захотелось - тотчас делать то. Кто таков, тот очень походит на вьючное животное. Как мула, навьючив, ведут, куда хотят, и еще бьют,- так враг наложил на человека бремя страстей, связал его ими, правит им посредством их и ведет, куда хочет, тиранствуя и издеваясь над ним. Праведно пророк Давид грешнику, покаявшемуся и вспоминающему о своем состоянии во грехе, влагает в уста такие слова: «На хребте моем орали оратаи» (Пс. 128, 3). И апостол говорит, что неверные, как ведомые, ведутся к безгласным идолам (1 Кор. 12, 2), то есть, как связанные влекутся по пути страстей и похотей. А что это за жизнь? Что тут человеческого? Человеческое тут все замерло, а действует только самостное, страстное, сатанинское, плод принося смерти, а не жизни».

И при этом надо знать и то, что:

**Макарий Египетский** (Поучения, п. 16): «(Когда приобретут крылья Святого Духа) тогда, возносимые Святым Духом, они легко смогут пройти по евангельскому пути правды и удостоятся войти в жизнь, по слову Господа: "Иго Мое благо, и бремя Мое легко" (Мф 11, 30). Они узнают, что не тяжелы заповеди Иисуса, когда, окрыленные Святым Духом, пойдут с великой легкостью и радостью по тесному для остальных людей пути. И невозможно без святых крыл духовных никому вступить на сказанный путь (то есть в совершенной и безупречной чистоте исполнить все заповеди Господа) и удостоиться войти так во врата Царства Небесного».

### Ложные христиане по свободной воле сделали свой выбор в пользу зла/греха

**Феофан Затворник** (Толк. на Пс. 51,5): «В сердце человека каждого всегда есть смесь добра и зла; и иногда одно пересиливает, иногда другое, однако ж, человек всегда по своей воле избирает то или другое».

**Василий Великий** (Беседы, б.9): «… в собственном смысле зло, то есть, грех - это зло, … (которое) зависит от нашего произволения; потому что в нашей воле - или удержаться от порока, или быть порочным».

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.2, О хананеянке…): «… Сосудом чести или сосудом бесчестия человек делается не по воле Божией, но в зависимости от собственного своего расположения, от того, что берет в нем верх – влечение к добродетели или склонность к пороку».

**Бл. Августин** (Об упреке и благодати, гл.6): «… Изначальная порочность, из-за которой (люди) не покоряются Богу, проистекает от человека, который, отступив по своей злой воле от правоты, в которой создал его от начала Бог, сделался порочным».

**Игнатий Брянчанинов** (Слово о чувственном и о духовном видении духов): «Человек произвольно отверг общение с Богом и святыми Ангелами, произвольно вступил в общение со злыми духами, в один разряд с ними, в разряд существ, отверженных Богом, враждебных Богу, подчинился злым духам. Спасение падшему человеку даровано Богом даром; но предоставлено на произвол принять или отвергнуть это спасение. Ему дана возможность, дана благодатная сила исторгнуться из разряда падших духов, свергнуть иго их; но предоставлено на произвол и оставаться в прежнем состоянии общения с ними, порабощения им».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., 7.14 и 20): «… Грешащий в угоду самости и страстям всегда делает это свободно, самоохотно решается на такие дела. … Грех никогда не восстает против закона вообще, а только в каждом частном случае представляет дело так, что человек считает более пригодным поступить против закона, нежели по закону, — и грешит. (ст.20) (ап. Павел говорит) «Если же делаю то, чего не хочу, уже не я делаю то, но живущий во мне грех». Совсем будто слагает с себя вину. Не я, говорит, это делаю, а живущий во мне грех, — этот господин, коему я продан. Но что за личность этот господин? Это — лицо, душу которого составляет сластолюбивое самоугодие, а тело — все страсти, со всеми привычками, питающими их…. Самоугодничает кто? Сам же грешащий. Сластию греха кто увлекается? Он же, и самоохотно. Почему? Потому что сам первоначально возлюбил ее и восприял в начало своей жизни. В этот момент он продал себя сему господину, — он и помыкает им. … Грех пленяет (человека) по его собственной порочности и оплошности. Поелику он чрез согласие на грех сам себя отдает в рабство греху, то грех по праву завладевает им. Он прежде склоняет произволение человека, а потом уже властвует над ним, как над пленником».

**Феофан Затворник** (Начертание христианского нравоучения, ч.1, Б, 4, б, аа, 1): «Свобода (человека) не связана: можем обращаться к Богу и можем отвращаться от Него. Но сия возможность есть в свободе не для того, чтобы тварь отвращалась от Творца, но потому что составляет природу свободы. Цель и назначение свободы — непринужденное служение Богу, Творцу своему чтобы тварь, свободно служа Богу и исполняя волю Его, тем больших сподоблялась благ, становилась пространнейшим вместилищем блаженства. Очевидно, что тварь, уклоняющаяся от воли Божией, злоупотребляет свободою».

 **Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 436): «Человек прежде согрешения стоит между двумя противоположными вещами — Богом и сатаною; и имеет свободное произволение к тому или другому обратиться. Бог зовет его к добру и отзывает от зла, а сатана прельщает, и отзывает от добра, и склоняет ко злу и греху — делу своему. И так, когда кто слушает Бога и добро творит, — к Богу обращается лицом, а когда слушает сатану и зло творит, — к сатане обращается лицом, а спиной обращается к Богу, и так, отвратившись от Бога, вслед сатаны идет. Из сего видеть можешь, христианин, как тяжко согрешает человек перед Богом, когда на грех, дьявольское дело, обращается».

### Бог не останавливает насильно человека в его выборе зла и добра

 **Иоанн Златоуст** (т.2, ч.1, О Предательстве Иуды, б.1): «Бог создал нас господами в выборе и худых, и добрых дел, и желал, чтобы мы были добрыми по своей воле, Он не принуждает и не заставляет, если мы не хотим, потому что быть добрым по принуждению не значит быть добрым».

**Нил Синайский** (Письма, п. 2.315): «(Бог) мог бы делающих худое остановить и против их воли, но не останавливает насильно, чтобы не стеснялась человеческая свобода. Посему по собственному хотению и по собственному изволению человек или увенчивается, или наказывается. И сказанное: «предал» Бог нечестивых и лукавых людей «превратному уму - делать непотребства» (Рим 1, 28), значит: попустил, не остановил Своею силою».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.26): «Бог, будучи всесилен и непобедим, вспомоществует тем, которые произволением своим хотят противоборствовать диаволу, и делает их победителями злого диавола. А тех, которые не хотят противодействовать диаволу и бороться с ним, Бог не принуждает, чтоб не нарушить самовластия разумного естества нашего, которое Он создал по образу Своему…».

Итак, если человек стремится жить по воле Божией, то Он помогает, а «когда же по безумию желает противного воле Божией и старается о соделании сего, Бог, не связуя нашего самовластия, попускает быть сему».

**Макарий Оптинский** (Письма, ч.1, п.45): «Человек одарен от Бога разумом и свободною волею в избрании лучшего, посему желание наше есть происхождение свободной воли; когда самовластное наше произволение, разумом управляемое, желает доброго, т. е. исполнения воли Божией (это значит – жить по заповедям и добродетелям - от сост.), и стремится к оному делом, то сие угодно Богу, и Он помогает нам в творении сего. Когда же по безумию желает противного воле Божией и старается о соделании того, Бог, не связуя нашего самовластия, попускает быть тому, но за первое награждает, а за второе наказует, о чем в Священном Писании много упоминается».

### «До того сильна в них непокорность, что она, с течением времени, более и более ожесточается»

И чем больше и дольше человек не желает жить по воле Бога, тем он все «более и более ожесточается» и «во глубину зол нисходит».

Библейская Энциклопедия Брокгауза: «Ожесточение. … Речь при этом идет о состоянии внутренней ожесточенности, которое не позволяет слову Божьему воздействовать на человека и привести его к обращению. Тем же смыслом наделены и образы людей, у которых лица «крепче камня» (Иер. 5:3), сердца «окаменены» (Зах. 7:12) …. Ожесточение сердец приводит к тому, что люди не желают слушать Бога и Его посланников (Иез. 3:7). Тем не менее, ожесточившийся по-прежнему слышит слово Божье (Ис. 6:9.10), которое независимо от его воли оказывает свое воздействие, хотя это воздействие ведет уже не к спасению, а к суду (Ис. 6:11.12). Поэтому Библия настойчиво предостерегает от ожесточения сердец, когда говорит Господь (Пс. 94:7; Евр. 3:7), ибо сознательный отказ слушать Бога приводит к трагическим последствиям. … Ожесточиться – значит отвергнуть Бога и Его милость, что беспощадно осуждается Богом, вершащим суд согласно слову: «Что посеет человек, то и пожнет» (Гал. 6:7). Осознанно, решительно и ожесточенно отвергая Бога, человек неизбежно подвергает себя опасности самому оказаться отвергнутым Богом».

**Иоанн Максимович** (Илиотропион, кн.4, гл.4): «Все портит, все оскверняет непокорная Богу собственная наша воля! Она же сделалась крайним бедствием всех отпавших от Бога и вверженных на дно ада. До того сильна в них непокорность, что она, с течением времени, более и более ожесточается, и потому во веки вечные не может соединиться воля их с Божественной волей, всегда сопротивляясь последней. Никогда погибшие не захотят того, чего Бог хочет, и даже не смогут захотеть. О них хорошо выразился бл. Августин, говоря: "воля их такова, что желает погибели другим и никогда не в состоянии измениться в желание благости (добра и добродетелей – от сост.)"».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, § 182): «Как страх Божий отвращает человека от всякого зла, так бесстрашие отворяет путь ко всякому злу и беззаконию. … Как конь свирепый, не имея правителя, стремится и бежит, куда хочет и глаза смотрят, так человек, от природы ко всякому злу склонный, если лишится страха Божия, как доброго правителя, на все злое устремляется, и куда злая воля ни повелевает идти ему, туда и идет, и что ни захочет, то и делает, от зла во зло, от греха в грех, и от беззакония в беззаконие впадает. Мыслит зло — и говорит зло; начинает зло — и совершает зло; и, как по ступеням, по различным беззакониям во глубину зол нисходит, и так, придя в глубину зол, не думает».

### К ложным христианам относятся слова: «ВСЯКИЙ, ДЕЛАЮЩИЙ ГРЕХ, ЕСТЬ РАБ ГРЕХА» (Ин 8:34), который презирает закон Бога

Думаю, понятно, что такие христиане, творящие свою плотскую волю, т.е. живущими как им хочется, а не по законам Бога, являются рабами греха.

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, §361): ««Всякий, делающий грех, есть раб греха», — говорит Христос (Ин.8:34). Таковые христиане — ложные христиане, лицемеры и лукавые рабы, и в сущности своей — язычники, и для них Христос ничего не значит, хотя и исповедуют имя Его».

**Тихон Задонский** (Письма келейные, п. 21): «Человек или Богу живет, когда Богу повинуется и волю Его творит, или греху живет, если греху повинуется и творит его. Итак, всякий человек или Богу живет, или греху. Кто в истинном покаянии находится и заповеди Божии, в которых воля Божия изображена, исполняет, тот Богу живет, а кто в нераскаянии пребывает и грех творит, тот не Богу, но греху живет. Поэтому Богу живущий называется рабом Божиим, ибо служит Ему творением воли и заповедей Его, а живущий греху рабом греха называется, ибо делает то, что грех хочет, по Писанию: «Всякий, делающий грех, есть раб греха» (Ин 8:34)».

**Феофан Затворник** (Начертание христианского нравоучения, ч.1, Б, 4, б, аа, 1): «Презрение закона (Бога) есть неотъемлемая черта греха; презрение закона, следовательно, презрение воли Божией и противление Богу. … Можно сказать, грех есть яд и разрушение человека через самовольное нарушение закона. От противления закону неминуемо рождается смерть и возгорается гнев Божий. Посему вообще характеризуется грех этою необузданностию воли, этим презорством к закону, этою силою разрушительною, коею он возвратно действует на грешника».

**Феофан Затворник** (Толков. на посл. Римлян., гл.7, ст.11): «Заповедь подчиняет воле Божией, а грех себе угождать научает в противность воле Божией. Заповедь, подчиняя воле Божией, вводит в поток жизни всеобщей; а грех, выводя из подчинения воле Божией в пользу самоугодия, исторгает из сего потока и ввергает в область, чуждую жизни, — мертвую и мертвящую. Как грех успевает в этом? Чрез прельщение. Ухитряется он представлять дела, противные заповеди, в таком свете, что человеку кажется, что гораздо лучше, будто даже разумнее, поступить против заповеди, нежели как по заповеди. Например: обидел кто. Заповедь повелевает: прости. Но подходит грех и внушает: будешь прощать, тебя затопчут, с грязью смешают, — и жить нельзя будет. Лучше постой за себя; докажи, что тебя нельзя трогать ненаказанно. И тут ничего не будет худого. Закон справедливости того требует. — Кажется человеку, по таким резонам, что лучше не прощать, — и не прощает. На деле же лучше простить; а не простить только кажется лучше, но не есть. Вот и прельстился человек. Как в этом случае, так бывает и во всяком деле, противном заповеди. Грех ухитряется так представить дело, что лучше кажется поступить против заповеди, и прельщает. Он вообще против заповеди не восстает, не спорит, что заповеди должно исполнять. Но во всяком частном действии непременно подстрянет и постарается отвратить от требуемого заповедью, все ту же употребляя уловку, — представляя, что в этом случае лучше сделать не по заповеди. И выходит, что человек, и, зная, что должно жить по заповедям, и будучи убежден в том, и даже имея в мысли так именно действовать, действует противно заповедям. Такова прелесть греха! В каждом грехе повторяется то же, что было с прародителями».

**Иннокентий Херсонский** (О грехе и его последствиях, Слово о существе греха, его видах…): «На вопрос: что есть грех? ответствует нам апостол, говоря, что грех есть беззаконие (1Ин.3,4). И действительно, сущность всякого греха состоит в нарушении какого-либо закона, так что если не было бы закона, то не было бы и греха. Поелику же закон сам по себе есть не что иное, как выражение воли Божией, то грех столь же справедливо называется преступлением сей всесвятой воли. При каждом грехе, человек, всякий раз, вместо закона поставляет свой слепой произвол, вместо закона пресвятой воли Божией - свою злую волю, а посему при всяком грехе человек становится противником и врагом своему Создателю. Уже по сей одной черте, может судить всякий - как преступен, опасен и зловреден грех: ибо малое ли дело стать твари против своего Творца?».

Итак, воспримем слова:

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, 38. Поуч. 2-е в неделю 13-ю по Святом Духе): «О, глупый христианский человек! Ты в своем сердце вместо прекрасного, сладкого и радостотворного винограда — Христа — насаждаешь скаредность, горечь и многострадальную любовь к греховным похотям. Та лоза насаждается и тот виноград духовный родится в сердце рабов Его, а не в сердце рабов греха. Соделаемся же мы истинными рабами Христовыми, а не рабами греха, порабощенными сладострастными похотями».

### Ложные христиане – «от диавола», потому что: «КТО ДЕЛАЕТ ГРЕХ, ТОТ ОТ ДИАВОЛА» (1Ин. 3: 8)

Христианское учение говорит, что похоть плотская – это грех и воля диавола.

**Ефрем Сирин** (Наставление братиям): «Воля Божия есть доблесть добрых дел, воля же диавольская - все этому противное. Кто творит волю диавола, тот питает его».

**Схииг. Савва** (Путь к совершенной радости, гл. Воля человеческая): «У невоздержанного, духовно мертвого человека воля связана и покорена диаволу – сатане».

**Иннокентий Херсонский** (Слово в Четверток Светлой Седмицы): «И между верующими во имя Христово многие суть христиане только по имени, а на деле творят волю врага Христова, дают ему убежище в своей душе, позволяют из своих сердец делать твердыни против Креста Христова».

**Бл. Августин** (О граде Божием, кн.14, гл.2,3): «Не тем человек сделался похожим на дьявола, что имеет плоть, которой дьявол не имеет; а тем, что живет сам по себе, т. е. по человеку. Ибо и дьявол захотел жить сам по себе, когда не устоял в истине…. Итак, когда человек живет по человеку, а не по Богу, он подобен дьяволу».

**Иоанн Максимович** (Илиотропион …, кн.4 гл.5): «… воля наша, будучи свободной, делает нас принадлежащими себе самим, злая воля - принадлежащими диаволу, а добрая воля - принадлежащими Богу: но те, которые желали быть только самими собой, как боги, знающими добро и зло - сделались не только принадлежащими себе, но - и диаволу. И действительно так: своя воля порабощает нас диаволу, ибо она не сама; наша воля самостоятельной не бывает, пока Создателю своему совершенно не покорится».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.33): «Как если бы какой человек благородный и богатый, оставя протертую и обычную дорогу и уклонясь к местности пустынной и труднопроходимой, попал в руки разбойников, которые, схватив его, сняли с него хорошие одеяния, какие носил он, и одели его в рубища, пропитанные кровию и всякими нечистотами; и затем, оставя его с собою, заставили и его вместе с собою объедаться, напиваться и делать срамные дела, а также и разбойничать, как они; и он находил бы удовольствие в многоядении, что ни попадется, в многопитии и нечистых делах, а со временем, привыкши к их разбойническим обычаям, совсем остался у них, забыв и все родство свое, и прежнюю благородную и честную жизнь, по той причине, что совсем охладела в нем любовь, какую имел прежде, к честным и благочестивым нравам и обычаям — то же самое и еще худшее страждет и христианин, который, оставя путь, коим подобает шествовать христианам, уклоняется на распутия диавольские, когда то есть он, скажем к примеру, оставя честную и трудолюбную жизнь, чтоб жить своим и довольствоваться немногим, возлюбит жизнь с мирскими утехами, и для того начнет употреблять неправду, обиду и хищение, а потом дойдет и до нечистых и срамных дел блудных. Не очевидно ли, что такой впал в руки демонов и обнажен ими от благодати святого Крещения?».

**Игнатий Брянчанинов** (Советы относительно душевного иноческого делания, сл.47): «Как нарушение одной заповеди есть вместе нарушение всего закона Божия или воли Божией, так исполнение одного совета диавольского есть вместе исполнение вообще воли диавола. Подвижник, исполнивший волю диавола, лишается свободы и подвергается насильному влиянию падшего духа в той степени, в какой исполнена воля диавола. Смертный грех решительно порабощает человека диаволу и решительно расторгает общение человека с Богом, доколе человек не уврачует себя покаянием».

**Евфимий Зигабен** (Толковая Псалтырь, Пс.42,ст.1): ««От человека неправедна и льстива избави мя». Избавь, говорит, меня, Господи, от человека неправедного, как беззаконного, и льстивого, как обманщика, лжеца и злейшего. … Впрочем, ты можешь разуметь под непреподобным народом и демонов; а под человеком неправедным и хитрым, и диавола…. Ибо диавол ничем не отличается от человека по страсти и сластолюбию, потому что и он любит красивые тела, как любит и плотской человек, и валяется в страстях, как валяется и страстный человек».

**Лука Крымский** (Сб. «Спешите идти за Христом», Исцеление гадаринского бесноватого): «… дух человеческий подобен бесплотным духам, это только дух менее сильный, чем эти духи бесплотные, но он совершенно той же природы и родственен им, сродни: способен к общению и соединению. И потому духи злобы поднебесные могут вселяться в дух грешных людей и овладевать им. Вам известны явления гипноза: гипнотизер своей волей парализует волю усыпленного и может заставить его делать всё, что ему угодно. И эти веления исполняются совершенно точно после внушения в состоянии гипноза. Вот точно так же воля бесов вселяется в сердца грешников и управляет ими и мучает их. Тогда грешники творят волю бесов».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 30. Поуч. 1-е в неделю 5-ю по Святом Духе, и др.): «… Где нет присутствия Господня, где люди не имеют пред очами своими Бога, где не смотрят на Бога, там не что иное может умножаться, разве только бесы да свиньи, то есть, бесовская злоба и свинское житие; там люди не как люди, но как бесы и бесноватые свиньи, утопающие в пучине погибели. — Потерял Иуда присутствие Господне в себе, … совсем перестал смотреть на Бога и бояться Его. И что же случилось с Иудой? Вошел в него сатана, и стал Иуда как бес, ибо как «соединяющийся с Господом есть один дух с Господом» (1Кор. 6: 17), так и прилепляющийся к бесу имеет один дух с бесом. Злой человек есть то же, что и бес, ибо, прилепившись к бесу, он имеет один дух с ним. (п.48. Поуч. в неделю 23-ю по Пятидесятнице) Кто побеждаем бесчисленными страстями, тот имеет бесчисленное множество свиней, а где соберется стадо свиней, там будет и легион бесов, ибо при всяком греховном пристрастии есть особый бес. Тот бесовский легион мучает душу грешника, хотя и не явно ныне, зато тайно. В совести самого грешника он обнажает одежды благодати Божией, поселяет его как бы в гробницах смрадных, в скверных плотских делах; побивает его камнем отчаяния; преследует его то по пустыням безделья с развращенными бездельниками, то по горам суетной гордой надменности. Он поощряет его нападать на других злобою, гневом и яростью. Он проявляет здесь временно на нем всю свою демонскую власть, волю и силу, пока не возьмет его с душой и телом на вечное мучение».

**Амвросий Медиоланский** (Сб. «Азбука спасения», гл. Грех): «Всякий связывается узами своих грехов. Вяжет нас узами обольщение плоти; есть узы сребролюбия, пьянства, похоти, гордости. Есть и узы диавола, который связывает нас узами беззаконий: таковы узы блуда и прелюбодейства, узы вероломства, когда отвергаются Христа, узы неверности, когда изменяют и брату, узы жестокости, когда убивают подобного себе».

А вот что говорится о блуде, пьянстве и воле диавола.

**Николай Сербский** (Кассиана, 84): «Во Святом Божественном Писании часто прелюбодейством и блудом называется отпадение от единого Бога и поклонение идолам. Пророки и апостолы громогласно осуждают оба этих срамных греха как погибельных для души. Изменяет ли муж жене или поклоняется идолам, в обоих случаях он отпадает от Бога и делает то, что угодно дьяволу».

**Нравственное богословие Е. Попова** (Грехи против 7-й заповеди, Грех: разврат): «Дьявол, как дух, хоть не может творить блуда; но любит блуд, любит его за то, что им человек всего более отдаляется от Бога и Христа. Не без глубокого же основания святые подвижники рассуждают, что «ничто столько не радует бесов в человеке, как блуд, развитый до разврата» (Лествица)».

**Иоанн Златоуст** (т.12, ч.3, Беседа на слова: «Всякий грех…»): «Хотя всякое греховное рабство бесславно, бесчестит благородство души, но блудник есть самый бесчестный раб греха, которому приказано последним вычерпывать грязь, собирать нечистоты в кучу, служить грязному делу, валяться в тине удовольствий, заниматься бесстыдством, иметь тело, не отличное от тряпки. Разве есть какое отличие между тряпкой и блудником? Он оторвался от благочестия в общей его совокупности. На путях греха он подвергается каждодневному гниению; как бесполезная тряпка, отбрасывается; он лежит на попрание всем демонам; в него диавол переливает свою гнилость».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 31. Поуч. 2-е в неделю 5-ю по Святом Духе): «Диавол господствует и даже царствует над блудниками, как над своими людьми и своими рабами, ибо, по апостолу, «кто делает грех, тот от диавола» (1Ин. 3: 8); такой работает не Христу, но диаволу. Мы знаем, что диавол некогда царствовал над идолопоклонниками: они были его истинными рабами. Люди же, живущие в телесных нечистотах, являются вторыми идолопоклонниками; следовательно, и они суть его истинные рабы. А что блудники суть именно идолопоклонники, это видно из слов святого апостола, который говорит так: «обращающие благодать Бога нашего в (повод к) распутству и отвергающиеся единого Владыки Бога и Господа нашего Иисуса Христа» (Иуд. 1: 4). Кто же это «обращающие благодать Бога нашего в (повод к) распутству»? Поистине, никто иной, как христиане, принявшие в крещении благодать христианства. Они, впавши в блудное сквернодействие, превращают принятую Божию благодать в скверну и отрекаются от Христа, если не словом пред мучителем, то делом пред своим господином — диаволом. А тот, кто делом блудным отрекается от Христа, не есть ли он идолопоклонник? Его идолом является его страсть, и в ней, как в идоле, он имеет беса, господина своего, которому он предоставляет свое сердце, рождающее скверные помыслы, в качестве алтаря; на этом алтаре он кладет огонь греховного вожделения, приносит в жертву самое дело блудное, которым оскверняется весь, и соделывается подобным и угодным бесу. Над такими крещенными идолопоклонниками господствует диавол, как над своими рабами, и господствует мучительски; ибо, где только удается ему, он разбивает, ввергает в огонь и в воду, да погубит его. Разбивает, отнимая душевную силу к покаянию и лишая грешника Божией благодати; ввергает в огонь плотского распадения или невоздержности и в воду нечистого сладострастия; губит его, потопляя в адской бездне, как свинью в море, мучит и удручает его во веки. Вот какую мзду воздает диавол своему рабу, который верно и усердно работает ему плотскими сквернодействиями! Вот каково мучительское господствование беса над грешником!».

**Троицкие Листки** (ст.565. Слово о пьяницах): «Пьяница лишает сам себя благодати Божией и вечного блаженства, навлекает на себя гнев Божий, и если не покается, то не избежать ему вечных мук, потому что через пьянство он отвращается от Бога и творит волю диавола. Ничто так не угодно диаволу, как пьянство и блуд: эти пороки — мать всякого зла, известно, что в пьяном виде люди много совершают преступлений и ради блудной страсти творятся злодеяния без числа».

И именно потому, что греховная воля человека связана с волей диавола, человеку интересней и приятно жить с диаволом, чем с Богом. С Богом надо жить тихо, смиренно, праведно, творить молитву, читать святые истины и богомыслить, да еще и надо бороться со своими страстными наклонностями – и это не привлекает грешную душу, т.к. ей скучно, неприятно, уныло, трудно и т.п. А вот с диаволом – делай, что хочется: получай приятное для тела в блуде, имей опьяненное сознание под действием алкоголя или наркотиков, веселись, не контролируй эмоции и чувства от гордости: злись, гневайся, обижайся и т.д., показывай себя хорошим (как актер), а не будь им, и мн.мн. др. И самое в этом трагичное то, что любит быть с бесом, а не с Богом, христианин …

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 30. Поуч. 1-е в неделю 5-ю по Святом Духе): «О, глупые! О, безумные люди! Неужели бесы для вас лучше, чем Бог? Неужели свиньи для вас дороже Христа?».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, §44, и др.): «Грех для христиан не что иное, как богоотступничество, измена, которой не человеку, а Богу изменяют. Рассуждай, христианин, что есть грех, которым услаждаешься. Хотя исповедуешь имя Божие, но делом отрекаешься от Него, когда заповедь Его преступаешь. Сколько раз согрешаешь, например, убиваешь, блудодействуешь, крадешь, похищаешь, злословишь, хулишь, клевещешь, и прочее, столько раз совета дьявольского слушаешься и заповедь Божию, и повеление Его отметаешь; сколько раз врага дьявола слушаешься и не слушаешься Бога, столько раз от Него отступаешь и приступаешь к дьяволу. Истинно это и так есть, хотя того и не замечаешь. (кн.2, §361) Хотя не преклоняешь колен языческим богам, не простираешь рук им, не приносишь кадила, но когда волю бесовскую, к которой через страсти наши нас убеждает, исполняешь, столько иных богов почитаешь, сколько страстей совершаешь. … Так имеются и христиане неисправные. Они числятся между верными Христовыми рабами и Христа называют Господом своим: «Господи, Господи», — в церковь ходят, молятся, поют и поклоняются, но волю Его не хотят исполнять, а исполняют волю и хотение противника Его, дьявола, и тому в страстях и прихотях своих угождают, и так наружностью только единою имеются христианами и рабами Христовыми, но на самом деле — рабы страстей своих, греха и дьявола, которым угождают».

И пусть каждый сам проверит - отрекся ли он от сатаны истинно, на деле:

**Ефрем Сирин** (Слово на второе пришествие Господа нашего Иисуса Христа): «…Сказано: отрекаюсь сатаны и всех дел его. Каких дел? – Выслушай: блуда, прелюбодеяния, нечистоты, лжи, татьбы, раздражительности, зависти, отравления, гадания, ворожбы, гнева, хулы, вражды, ссоры, ревности; отрекаюсь пьянства, празднословия, гордыни, празднолюбия, отрекаюсь глумления… бесовских песен… вызывания духов…; нет времени перечислить все - …отрекаемся …всего, именуемого худым, что только ненавидит Бог. … Итак, кто по приятии (Божией спасительной) благодати делает упомянутые выше лукавые дела, тот отпал от благодати, и Христос нимало не воспользует (не поможет) ему, пребывающему во грехе».

### Самовольным христианам Христос говорит: «ЧТО ВЫ ЗОВЕТЕ МЕНЯ: ГОСПОДИ! ГОСПОДИ! — И НЕ ДЕЛАЕТЕ ТОГО, ЧТО Я ГОВОРЮ?» (Лк. 6:46)»

Итак, живя в смертных плотских грехах, ложные христиане выступают против воли Божией, изложенной в заповедях. И о таком предательстве Господь предупреждал в Евангелии.

**Иннокентий Пензенский** (Христианское нравоучение…, ч.2): «(Грешащий) силой воли своей: противится Богу, и особенно Слову Божию, которое слышится во внутренней природе человека, т.е. в совести, в природе внешней или во всем мире и в Церкви Божией…».

**Тихон Задонский** (т.5, Прибавление «О взаимной должности христианской»): «Кто против совести поступает, тот упорно и с умыслом против закона Божия грешит, и потому тяжко грешит. Ибо не хочет свою волю закону Божию покорить, поэтому таковой — не истинный христианин, а ложный. Ибо истинный христианин не хочет ни в чем против совести согрешить, но старается сохранить совесть чистой от греха, и предпочитает лучше умереть, нежели против совести согрешить и ее уязвить».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.95, и др.): «Правое сердце Богу и воле Его святой следует, а неправое — своей злой воле и своим прихотям. Правое сердце всякого остерегается греха, а неправое сердце о том не заботится. (ст.108) Неверный тот раб, который живет не по воле господина, а по своей воле и своим прихотям. Так и христианин — не истинный христианин, а ложный и неверный раб Христов, если не по Христовой, а по своей воле живет. Поэтому Христос Господь и говорит таким: «Что вы зовете Меня: Господи! Господи! — и не делаете того, что Я говорю?» (Лк 6:46)».

**Тихон Задонский** (Письма келейные, п. 21, и др.): «… невозможно и греху и Богу жить потому бывает, что Бог запрещает то, что грех или похоть греховная хочет и советует. Бог запрещает гневаться, злиться, мстить, блудодействовать, красть, злословить, и прочее, но к тому похоть влечет. Итак, невозможно и похоть слушать и Бога, и похоти жить и Богу. «Никто не может служить двум господам» (Мф.6:24). (п.98) … Говорит Господь таковым христианам: «Что вы зовете Меня: Господи! Господи! — и не делаете того, что Я говорю?» (Лк 6:46) То же и другое слово Господне значит: «Кто не со Мною, тот против Меня» (Лк 11:23). Как ни толкуй и ни превращай, оно колет глаза нынешних христиан: оно, как зеркало представляет им неправду их, показывает им, что они, хотя и исповедуют Христа, но жизнью своей противятся Христу. Противник Христов не только тот, кто учением слову Его противится, но и тот, кто жизнью слову Его сопротивляется».

# Глава 2. КЕМ ЯВЛЯЮТСЯ ЛОЖНЫЕ ХРИСТИАНЕ ПО ОТНОШЕНИЮ К БОГУ

### Ложные плотские христиане «БОЛЕЕ СЛАСТОЛЮБИВЫ, НЕЖЕЛИ БОГОЛЮБИВЫ» (2 Тим.3.4)

Выше говорилось, что ложные христиане являются сластолюбцами и грехолюбцами. А, любя телесные и мирские удовольствия, они никак не могут любить Бога и хотеть жить по Его заповедям (как бы они не думали о себе или не говорили об этом людям).

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. 2 Тим., гл.3, ст.4): ««Более сластолюбивы, нежели боголюбивы». … Сластолюбец, привыкши сластолюбничать, уже ничего другого не ценит, — ни закона, ни правды, ни страха Божия, и за сласть готов все продать. Оттого даже и в Божеских вещах (ходить в церковь), не Бога любит, но сласть, какую дают или обещают Божеские порядки и законы. «Более нежели боголюбцы». Иначе и быть не может; ибо, где — любовь к сластям мирским, там желанию Божественного места нет» (бл. Феофилакт). «Вожделение Божественного они заменили срамотолюбием» (Экумений)».

**Иустин Попович** (Толков. на 1-ое посл. … Иоанна Богослова, гл.4.10): «Грех есть вражда против Бога, но и более того: грех есть ненависть к Богу. Пребывая в грехолюбии, люди любят грехи и похоти свои и, следовательно, ненавидят Бога и "святая Его". Кто любит грех, не может любить Бога, поскольку грех по природе своей есть богопротивная и богоборческая сила. Делая грехи по своей воле, люди воспринимают с ними и ту силу, которая непрерывно борется с Богом, является враждебной Богу, ненавидит Бога. Одновременно эта сила расслабляет человеческую душу так, что она не чувствует Божественного, не разумеет его, и, когда приходит в такое состояние, начинает утверждать, что Бога не существует. Грехолюбие всегда в конечном счете приводит к идолопоклонству, к нечестию и к богоборчеству, отрицает Бога и восстает на Него, и обращается против всего Божьего».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2. §346): «Внимай этому, грехолюбивая душа! Не почитаешь Христа, тебя так высоко почтившего, когда любишь грех; любишь же, поскольку не оставляешь его, ибо кто что любит, тот того и держится. Услаждаешься тем, за что Христос горестную чашу мучения испил. Такое ты воздаешь почтение и благодарение Христу, пришедшему тебя взыскать и спасти! И до тех пор такое презрение и неблагодарность Ему будешь показывать, хотя устами и почитаешь Его, доколе не оставишь греха и истинно не покаешься».

### Ложные христиане «тепловаты» или холодны к Богу, и к ним относятся слова: «НЕ ЛЮБЯЩИЙ МЕНЯ НЕ СОБЛЮДАЕТ СЛОВ МОИХ» (Ин. 14:21, 24)

**Иоанн Златоуст** (т.5, ч.2, Собесед. на Пс. 13): «Бога исповедают и признают, но так как делами отвергались Его, то, призывая, не призвали. Сам Господь сказал: «что Меня зовете: "Господи! Господи! – и не делаете того, что Я говорю?" (Лк.6:46)? "Всякий согрешающий не видел Его" (1Ин.3:6), - говорит Иоанн. Когда добродетель изгоняется грехом, падает вместе с тем и благочестие».

**Никодим Святогорец** (Поучения, п. Отречение Петра): «Задумайся, возлюбленный, и о беспечности, которая также была причиной отречения (ап.) Петра. Он следовал за Ним издали (Мф. 26, 58). Из этих слов видно, что Петр тогда был беспечным и «тепловатым». Он не хотел ни совсем оставлять своего Учителя, ни следовать за Ним до конца. Он хотел оставаться Его учеником, не подвергая себя опасности, которая настигла бы его, если бы он до конца боролся за Учителя. … Беспечность Петра была подобна стоявшей в ту пору холодной погоде. Евангелист Иоанн пишет: «Рабы и служители, разведя огонь, потому что было холодно, стояли и грелись. Петр также стоял с ними и грелся» (Ин. 18,18). Как говорит Феофан Керамевс, Петр тогда был действительно холоден в своей любви ко Христу, и потому грелся пламенем костра мира и греха, который разложили служители диавола с той целью, чтобы, сделав Петра отступником, насмеяться над ним. Иоанн же, горячий в своей любви к Господу, не нуждался в том, чтобы греться от этого проклятого костра».

### Ложный христианин, презрев жизнь с Богом, «прелюбодействует в отношении Самого Бога»

Называются такие христиане и «прелюбодейцами в отношении Самого Бога».

**Феофилакт** **Болгарский** (Толков. на 1-е посл. ап. Иакова, гл.4): «Отчего всегдашняя привязанность к настоящему? Отчего беспрерывное стремление к удовольствиям настоящей жизни? Это свойственно не мудрецам, но людям простым и склонным к дружбе с миром, что и показывает, что вы - прелюбодеи, ибо вы сокрытой внутри Божественной и целомудренной красоте предпочитаете красоту обыкновенную, постыдную и скверную и стремлением к настоящему поднимаете вражду против Бога. Ужели не знаете, что дружба с миром есть вражда против Бога, удаляющая от любви Божией и показывающая нас врагами Его?».

**Лука Крымский** (Проповеди, т.1. Почему не всегда исполняются молитвенные прошения наши): «…Прелюбодеи и прелюбодеицы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? И так, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу" (Иак. 4, 3-4). … О каких это прелюбодеях и прелюбодеицах говорит св. апостол, только ли о подлинно совершающих прелюбодеяние? Нет, нет. Он говорит о другом, говорит о прелюбодеянии в отношении Самого Бога, он говорит: "Или вы думаете, что напрасно говорит Писание: до ревности любит дух, живущий в нас" (Иак. 4,5). Прелюбодеями и прелюбодейцами называет он тех, кто прелюбодействует в отношении Самого Бога, кто изменяет любви к Богу, кто любовь к Богу разделяет с чем-нибудь иным, как прелюбодей разделяет любовь к жене своей с любовью к чужой женщине. Запомните, что есть прелюбодеи и прелюбодейцы в отношении Самого Бога».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 419): «Златоуст святой, изображая гнусность греха и мерзкое тому рабство, уподобляет его жене зверообразной, варварской, огнем дышащей, некрасивой, черной (Беседа 9-я на 1-е посл. к Коринф.). Этому мерзкому чудищу разумное Божие и образом Его Божественным почтенное создание — человек — служит, повинуется, прилепляется и делает так, как тот, который, будучи царевым сыном и царскою багряницей одет, презрев высокую царскую честь и свергнув с себя одеяние многоценное, одевается в гнусное рубище, и, оставив красивую и многоценными украшениями одетую свою жену, прилепляется к мерзкой и безобразной блуднице, любит ее и угождает ей. Так делает несмысленный христианин, который в святом крещении сотворился сыном Небесного Царя и оделся в чистейшую багряницу правды Христовой, но, не рассудив о высокой этой чести, и свергнув с себя прекрасную ту порфиру, одевается опять в смрадное греховное рубище, и добродетель, как прекрасную и целомудренную девицу, оставив, прилепляется греховной похоти, как гнусной и всякими пороками замаранной женщине, или даже, оставив Христа Сына Божия, «прекраснейшего из сынов человеческих», Которому верой обручен был, прилепляется к гнусному мучителю, дьяволу, и из сына Божия сыном велиаровым делается. Плачевное зрелище и ужасная слепота!»

**Николай Сербский** (Неделя 3-я Великого поста, Крестопоклонная. Евангелие о кресте и спасении души): «Прелюбодействует всякий, кто забывает свою жену и идет вслед чужой; но прелюбодействует и всякий, кто забывает Бога живаго и начинает поклоняться сотворенному миру. Кто оставляет веру в Господа и верует в людей, кто оставляет любовь к Богу и переносит ее на людей или вещи, тот совершает прелюбодейство. Короче говоря, все грехи, из-за которых твоя душа удаляется от Бога и сочетается с кем-либо или чем-либо вне Бога, могут быть названы одним общим именем - прелюбодеяние, ибо все они имеют особенности супружеской измены. … Под прелюбодеянием же здесь подразумеваются все самые тяжкие грехи, ядовитые и смертоносные, кои более всего отвращают человека от следования за Христом, от самоотвержения, от креста и перерождения».

### Ложные христианине «ГОВОРЯТ, ЧТО ЗНАЮТ БОГА; А ДЕЛАМИ ОТРЕКАЮТСЯ» (Тит. 1:16)

Также, тот христианин, который грешит на деле, помутнен своим страстями, и ради удовольствия, получаемого от них, отрекается от Бога (скрытно или открыто).

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетическая проповедь, гл. Беседа в 13-ю неделю): «Постоянная греховная жизнь есть постоянное отречение от Христа, если б оно и не произносилось языком и устами».

**Евфимий Зигабен** (Толковая Псалтырь, Пс.35, ст.2): «Думает беззаконный, что он грешит в самом себе, то есть тайно в одной совести своей, и что Бог не видит его худых дел, ни злой расположенности его сердца. \*) Таково толкование и Бож. Кирилла: Беззаконный думает, что никто не видит его намерений. Скажем, что беззаконный столько обессилен для Божеств, законов, что желает даже, чтоб они не существовали, и ведет жизнь совершенно наглую и непотребную, и как бы безвозвратно стремящуюся в глубину ада и в сеть смерти. Каждый из таковых почти говорит Господу …: отступи от меня, путей Твоих знать не хочу (Иов.21, 14)».

**Дмитрий Ростовский** (Летопись, События во 2-м столетии 4-го тысячелетия): «… всякая в нас греховная страсть и всякий привычный грех является идолом нашего нрава, капище же идольское есть грехолюбное сердце. Идолопоклонение есть грехолюбие; отвержение Христа есть соизволение на грех в помышлении и желании скверном; принесение жертвы идолу есть исполнение на деле замышленного греха. Так соделывается идолопоклонник, порабощающий себя своим греховным страстям».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 31. Поучение 2-е в неделю 5-ю по Святом Духе): «… христиане, принявшие в крещении благодать христианства …, впавши в блудное сквернодействие, превращают принятую Божию благодать в скверну и отрекаются от Христа, если не словом пред мучителем, то делом пред своим господином — диаволом. А тот, кто делом блудным отрекается от Христа, не есть ли он идолопоклонник? Его идолом является его страсть, и в ней, как в идоле, он имеет беса, господина своего, которому он предоставляет свое сердце, рождающее скверные помыслы, в качестве алтаря; на этом алтаре он кладет огонь греховного вожделения, приносит в жертву самое дело блудное, которым оскверняется весь, и соделывается подобным и угодным бесу».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, §145, и др.): «Отрекается от Бога и Христа, Сына Божия, не только тот, который устами Его не исповедует, но и тот, который не слушает Его, учению Его не следует. Или, короче, отвергается человек Бога и Христа, Сына Божия, не только устами, но и беззаконной жизнью. (кн.2, § 436) Грех и Бог — противоположные вещи, и когда к одному обращаемся, от другого отвращаемся, и к тому спину обращаем. Так грешник бесстыдный, отвращаясь от Бога ко греху, спину обращает к Богу…. Как израильтяне беззаконные, обращаясь от Бога Живого к идолам, обращались спиной своей, по слову Божию, к Богу, так ныне несмысленные христиане, когда обращаются ко греху, впадают в идолопоклонство, не чувственное, но духовное, и так обращаются «спиною к Богу, а не лицом», что есть бесстыдство великое. Ибо грех, как идола почитают, и сколько раз с произволением его совершают, столько раз руки к нему простирают и колено ему преклоняют».

**Тихон Задонский** (т.5, Краткие нравоучительные слова, сл.4): «Возлюбленные христиане! Вспомним эти отречения и обеты и осмотримся, храним ли мы их? Ибо Богу солгать тяжко, и лживым пред Ним быть очень опасно. Осмотримся же, не обратился ли кто из нас назад к сатане, и не отрекся ли от Христа, и не оставил ли Его? Осмотримся, на чьей стороне мы находимся, сатанинской или Христовой? Кто чью волю исполняет, тому и служит, тому и принадлежит. Отрекается от Христа не только тот, кто от имени Его святого отрекается и не исповедует Его Сыном Божиим и Спасителем своим, но и тот, кто бессовестно и бесстрашно заповеди Его святые нарушает. Это апостольское учение. Ибо апостол говорит: «Они говорят, что знают Бога; а делами отрекаются» и прочее (Тит 1:16). Видишь, что и делами, а не только устами от Бога люди отрекаются. Блудодействует ли кто или прелюбодействует, — отрекся от Христа и к сатане обратился. Злится ли кто на ближнего своего и помышляет, как бы ему навредить, — оставил Христа и пристал к дьяволу. Крадет ли кто, похищает или отнимает добро у ближнего, — отступил от Христа и приступил к сатане. Обманывает ли кто или соблазняет ближнего — уже не с Христом, но с сатаной, и прочее. Все таковые и обетов своих не исполняют, которые Богу давали, и потому Богу солгали».

### Ложные христиане являются предателями и Иудами в отношении Бога

Думаю, над тем, о чем будет сказано сейчас, многие христиане, живущие в смертных грехах, никогда не задумывались, а если и приходила к ним такая мысль, то она не страшила их, т.к. они ей не особо верили. И поэтому приведем эти слова, звучащие из уст святых Божиих, для того, чтобы дать душам таких христиан еще один шанс очнуться и покаяться. Помоги им, Господи!

Итак, называются они иногда предателями и «Иудами».

**Нил Синайский** (Письма, п. 2.98): «Не Иуда только, презрев суды Божьи, предал Господа, но в число предателей включаются и христиане, которые не исполняют Божественных заповедей, пренебрегают ими, ведут себя высокомерно и следуют своим лукавым хотениям».

**Иннокентий Херсонский** (Великий пост, Слово в Великую Среду, и др.): «… мы, скажет кто-либо из недугующих сребролюбием, не предаем Христа, мы готовы служить Ему от имений своих и действительно служим, по возможности. Конечно, ты не предаешь Христа, как Иуда, ибо и не можешь предать Его таким образом. Но вспомни, - не продавал ли ты своей веры и совести? А это то же, как бы ты продал Христа. Вспомни, не предавал ли ты, по любви к серебру, ближнего твоего? А в лице его ты предал Христа. (Слово в субботу недели 1-ю Великого поста) Идет ли кто ныне путем апостолов? Идет тот, кто, причастившись Тела и Крови Христовой, почитает себя через то самое неразрывно и навсегда соединенным со Христом; а посему следует за Ним всюду, куда ни поведет Он, на Фавор или в Гефсиманию; кто, принадлежа Спасителю своему всем существом своим, старается уподобляться Ему во всем, мыслить так, как мыслил Он, говорить так, как говорил Он, жить и умереть, как жил и окончил земную жизнь Он! Нейдет ли кто и ныне путем Иудиным? Идет тот, кто, принимая Тело и Кровь Господа в Евхаристии, принимает их, как простой хлеб и вино, и почитает себя через то ничем необязанным своему Спасителю; кто в храме показывает некое уважение к Святыне и, когда говорят о грехах и измене закону, готов, подобно Иуде, спросить: не я ли, Господи? А за храмом явно покланяется миру и его кумирам, продает бесстыдно веру и закон, стыд и совесть. Таков и ныне путь апостолов и путь Иудин! Пред вами оба пути: и один какой-либо непременно избрать должно! «Кто не со Мною, тот против Меня» (Лк.11,23) - сказал Сам Господь. Итак, с кем вы? С кем, не здесь и теперь в храме, а там, где встретит вас искушение; где, может быть, надобно будет или приять честь и богатство неправедные, или идти на крест за правду?.. Но, вы уже избрали, что должно; каждый из вас сказал: я не дам Тебе лобзания Иудина! Смотрите - не давайте же сего адского лобзания! Иначе оно будет некогда жечь уста и сердце ваше пламенем адским! Каждый из вас обещал исповедывать Господа, подобно благоразумному разбойнику: смотрите - исповедайте же!».

**Илия Минятий** (Слово в Великую пятницу. О спасительном страдании): «Скорей спрошу о том, найдется ли такой, который теперь не продавал бы Его по сребролюбию, как Иуда, который за блага мира сего не предавал бы Его, как Пилат, который всяческими грехами не распинал бы Его на кресте, как иудеи? Найдется ли между нами хоть один такой, который бы не намеревался, лишь только Он воскреснет, снова Его к кресту пригвоздить, на что не дерзнули даже иудеи?! Христос висит на древе крестном, а вот – христианин, который не думает оставлять объятия блудницы. Другой временно ее покинул, но не с тем ли, чтобы поскорее опять соединиться с ней? Другой не желает возвратить присвоенного чужого добра, третий упорствует примириться с врагом. Иной вовсе не раскаялся; другой хотя и раскаялся, но с тем, чтобы снова предаться прежним порокам…. А страсти Христовы… нипочем?! А кровь Христова... попирается?!. Не умер ли Христос для того, чтобы врагов Своих сделать друзьями Своими, чтобы спасти грешников? И что же?... Не хотят?! О, нераскаянные, с каменным сердцем, грешники!».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, 30. Поуч. 1-е в неделю 5-ю по Святом Духе, и др.): «Потерял Иуда присутствие Господне в себе, истребил в сердце любовь свою к Нему, не стало пред его очами Бога; хотя простыми плотскими очами он и смотрел на Христа; но умные его очи уже отвернулись от Христа, стали уже смотреть на сонмище иудейское и о цене совещаться: «что вы дадите мне, и я вам предам Его?» (Мф. 26: 15). Он совсем перестал смотреть на Бога и бояться Его. И что же случилось с Иудой? Вошел в него сатана, и стал Иуда как бес…. (35. Поуч. в неделю 9-ю по Святом Духе) Иуда был вор и предатель, льстец и самоубийца: «пошел и удавился» (Мф. 27: 5). Грешный же, нераскаянный человек во всем подобен Иуде. Он есть вор, ибо думает со своими грехами утаиться от всевидящего ока Божия: «Не узрит Господь, ниже уразумеет Бог Иаковль» (Пс. 93: 7). Время, данное ему для покаяния, он крадет для своих беззаконий. Он есть и предатель, ибо, предпочитая временное вечному, он за малую сладость внизу предает великую сладость вверху; за краткое земное веселие предает бесконечную небесную радость; за повседневное насыщение своего чрева предает то душевное насыщение, о котором говорит Давид: «Внегда явитимися славе Твоей» (Пс. 16: 15). За греховное сладострастие предает прославление своей плоти, которое имеет быть для праведных в общее воскресение, «ибо тленному сему надлежит облечься в нетление, и смертному сему облечься в бессмертие» (1Кор. 15: 53). За гордость свою предает возвеличение, приготовленное Богом для смиренных. За гнев, ярость и ненависть к ближним предает любовное общение с ангелами и всеми святыми: одним словом, за грех предает Бога и является Иудой предателем. Он также и льстец, ибо иногда приходит как будто к покаянию, исповедует устами свои грехи, на деле же творить плоды, достойные покаяния, и не думает. Он «молится устами, а сердце его далече отстоит от Бога» (Ис. 29: 13); скверными своими устами лобзает Христа, недостойно причащаясь пречистых Тайн, а потом снова возвращается к своим греховным делам. Он только льстит, говоря «каюсь», он только обещается быть добрым, но неисправимым пребывает Иуда, раб и льстец, и потом отчаянием убивает свою душу. — Итак, грешник такой во всем подобен Иуде и является вторым Иудой. И как много таких Иуд среди христиан! Если из-за одного Иуды волны бросали корабль апостольский, то как не будет бедствовать в волнениях корабль отечества христианского из-за такого множества Иуд, существующих среди нас?! … Господи! Иудообразных грешников среди нас и грехи наши претвори всесильным Твоим милосердием в праведников и в оправдания».

**Василий Кинешемский** (Толк. на Еван. от Марка, гл. 14, ст. 43-52): «Да мы возмущаемся, и злодеяние Иуды нам кажется беспримерным, но, если вдуматься глубже, — в том мире, который называется христианским, немало таких примеров предательства то явного, то прикровенного, то враждебно-решительного, то лицемерно-замаскированного. … Да и мы сами разве не предаем часто Христа?! Чем? — вы спросите. Каждый раз, когда, нося имя христианина, мы поступаем не по-христиански; каждый раз, когда, исповедуя устами учение Христа, мы жизнью и делами нарушаем Его заповеди; каждый раз, когда наружно преклоняясь перед Христом и оказывая Ему внешнее богопочтение, мы своим недостойным поведением даем неверующим повод указывать на нас пальцами и говорить: "Смотрите, каковы эти христиане! Хуже язычников и безбожников! Чему научил их Христос? Их религия — сплошное лицемерие"; каждый раз, когда ради нас, как написано, имя Божие хулится у язычников (Рим. 2, 24), — мы, строго говоря, совершаем грех Иуды, грех предательства, быть может, не в такой явно враждебной форме, но, несомненно, обнаруживая то же лицемерие и внутреннюю лживость души. Мы предаем Христа на позор и укоризну внешним. … Не похож ли … грешник на Иуду, предающего лобзанием Спасителя, или на тех воинов, которые говорили Ему: "радуйся, Царь Иудейский" и били Его тростью по голове? И не похожи ли мы сами на этого грешника, когда после молитвы идем на свои греховные дела, забывая и заповеди Божии, и свои молитвенные восторги? Лучше бы нам совсем не знать Бога и не молиться, ибо раб... тот, «который знал волю господина своего, и не был готов, и не делал по воле его, бит будет много; а который не знал, и сделал достойное наказания, бит будет меньше» (Лк. 12, 47-48). Тяжел грех лицемерия и неверности и в то же время слишком свойствен падшему человеку. Недаром Православная Церковь в уста христиан, приступающих к величайшему таинству единения со Христом, к таинству Святого Причащения, влагает слова, полные горького сознания своей немощи и двоедушия, и учит молиться Богу об искренности и цельности нашей веры и любви: "...ни лобзания Ти дам, яко Иуда, но яко разбойник исповедаю Тя: помяни мя, Господи, во Царствии Твоем!" Предательство Иуды можно назвать неверностью активною. На это способны лишь очень порочные люди, захваченные притом какою-либо страстью: корыстолюбия, властолюбия, честолюбия и т.п.».

И особенно неблагодарными «Иудами» являются те, кого Господь призвал на служение Себе.

**Григорий Палама** (Беседа, произнесенная в Неделю Праотец…): «… и среди нас, опять же, все именующиеся по Христу, … - вчисляются в род Христов, но только те - которые живут по Его воле и творят Его заповеди, а не достающее восполняют покаянием. (И) Иуда Искариотский не только был среди призванных, но и - среди Апостолов, и не просто среди Апостолов, но и - из лика Двенадцати, самых Корифеев; отчуждившись же от родственности со Христом, он стал самым чуждым из всех именования, говорящего о родственности».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 48. Поуч. в неделю 23-ю по Пятидесятнице): «Неблагодарность — это меч, пресекающий благодеяние и, кроме того, убивающий неблагодарного. … Не малое благодеяние сделал Христос Иуде, причислив его к лику апостольскому и дав ему равную с прочими апостолами силу исцелять всякую болезнь в людях и изгонять нечистых духов. Он хотел сделать ему и еще большее благодеяние: Он хотел и ему дать, как и прочим, Духа Святого в огненных языках; но поскольку он оказался неблагодарным за первое благодеяние, то Господь пресек ему и благодеяние, и жизнь, отняв у него прежнюю благодать и попустив ему впасть в крайнее отчаяние и удавиться».

Итак:

**Максим Исповедник** (Добротолюбие, т.3, Умозрительные и деятельные главы …, гл.100): «Если хотим именоваться и быть Божиими, то воспримем подвиг – не предавать страстями Слова, подобно Иуде, или не отрекаться от Него, подобно Петру. Отречение же от (Бога) Слова есть отказ делать добро из-за какого-либо страха, а предательство есть преднамеренное согрешение делом и самоохотный порыв к согрешению».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст. 108): «Берегись, христианин, быть подражателем предателю Иуде — да не наследуешь его участь».

### Ложные христиане: «СНОВА РАСПИНАЮТ В СЕБЕ СЫНА БОЖИЯ И РУГАЮТСЯ (ЕМУ)» (Евр. 6, 6)

И более того, такие «христиане» относятся к распинателям и врагам Христа.

**Послание ап. Павла к Евреям, гл.6, ст.4-6**: «Ибо невозможно - однажды просвещенных, и вкусивших дара небесного, и соделавшихся причастниками Духа Святаго, и вкусивших благого глагола Божия и сил будущего века, и отпадших, опять обновлять покаянием, когда они снова распинают в себе Сына Божия и ругаются (Ему)».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.3): «… всякий преступающий заповеди Божии есть противник Богу, воюющий против Него».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Филипп., гл.3, ст.18-19): «… Многие живут так, что их надлежит называть врагами креста Христова. И ныне тоже повторяю с плачем, потому что зло не умаляется, а растет и многие из христиан увлекаются такого рода жизнью. Они враги креста Христова, потому что не только не несут никаких подвигов самоотвержения и самоумерщвления, но и слышать о том не могут, и поносят тех, кои строго, среди лишении и притрудностей, живут под сим крестом Христовым. Кончина их погибель…. Широк путь их, но последняя его зрят во дно адово. Центр такой плотоугодливой жизни — чрево. Ему все приносится в жертву; и оно у них как бог какой; только и заботы, что о том, как бы его удовлетворить. И они такой низкой жизни не только не стыдятся, но еще в славу себе ее вменяют. Или слава в позоре их, потому что таковые если славны бывают, то лишь позорными делами».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Галатам, гл.1, ст. 21-22): «Вражество в отношении к Богу … есть выступление из воли Божией и упорное в нем пребывание, наперекор Богу. «Отчуждение» дает мысль только о невнимании и холодности; а «вражество» предполагать заставляет некую неприязненность и раздраженное противление, может быть, не прямо Богу, но жизни по Богу, а чрез нее уже и Богу. Возлюбившему грех все Божеское неприятно…».

**Феофан Затворник** (Слова во святую Четыредесятницу …, В неделю Крестопоклонную): «В другом месте святой Апостол устрашение сие усиливает и оправдывает тем, что падающих вновь, по принятии благодати, ставит в один ряд с распинателями Господа, именуя их «снова распинаю(щими) в себе Сына Божия» (Ср. Евр.6,6), и еще страшнейшее произносит о них суждение, говоря, что таковых, падающих по вкушении дара Небесного, невозможно «опять обновлять покаянием» (Ср. Евр.6,6),— конечно не оскудение милосердия Божия выражая тем, а окончательное расслабление самих падающих. Ибо от повторительных падений грубеет душа, тупеет чувство совести - раскаяния - и приближается предание себя в руки падения своего, «дойдя до бесчувствия» (Еф. 4, 19)».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п.13. Поуч. на день памяти св. муч. Адриана и Наталии, и др.): «… сколь неугоден Христу Господу Богу тот, кто не борется упорно со страстями и похотями, а постоянно побеждается ими, любит их больше своего спасения и валяется в тине скверных своих дел. Сколь мерзостен всякий блудник Христу Господу, рожденному от Пречистой и Пренепорочной Девы, Источнику всякой чистоты, и потому Он вооружается против него, как против Своего врага. Ибо по апостолу: «Плотские помышления суть вражда против Бога» (Рим. 8, 7), то есть человек, углубивший весь свой ум в плотские сквернодеяния и только о них мудрствующий умом своим, мечтающий только о плотских греховных вожделениях и желающий их, является великим врагом Бога. Поэтому необходимо Богу вооружаться против него, как против врага, чтобы отомстить ему за вражду. (Проповеди, п. 17. Слово в неделю св. жен мироносиц, и др.) … Многие и православную истинную веру содержат, и внутри Церкви находятся, как будто держатся своей матери, и даже не помышляют отторгнуться от нее, а между тем они чужды Христа. … Приходится болеть сердцем, ибо многие из нас только по имени христиане, а по делам - хуже язычников; только имя христианское, а жизнь скотоподобная. Мы ограждаемся крестом Христовым и вторично распинаем Его, как богоубийцы,- распинаем Его скверными, мерзкими и нечистыми делами. Мы поклоняемся иконе Христовой, а Его драгоценную Кровь, пролитую за нас, попираем ногами, делая бесцельным и бесплодным Его вольное страдание за нас. Мы хвалимся именем христианским и это же самое Его святое имя, нам данное, оскорбляем. Будучи христианами, живем не по-христиански. Что же? Можно ли сказать, что здесь Христос? Никогда! (п. 20. Поуч. на вознесение Господа …) Грешный человек вторично распинает Христа Сына Божия своими тяжкими грехами; он, пребывая в нерадении, непокаянии и прилагая грехи ко грехам, попирает своей нераскаянностью кровь Сына Божия, пролитую за нас. Молится ли Сын Божий к Отцу о таком грешнике и умилостивит ли Он Отца Своим ходатайством? Не скорее ли Он воздвигнет Отца ко гневу и мщению, чтобы отомстил Он за кровь Сына Своего? Поистине, так и есть. Бойся же, грешник, пребывающий в своей нераскаянности, чтобы не постигла тебя внезапно Божья месть, и ты будешь истреблен из числа живущих на земле и осужден вместе с убийцами, распявшими Сына Божия».

**Василий Великий** (Толков. на прор. Исаию, гл.1): ««Не престанет бо ярость Моя на противныя». Противники Богу - противоборствующие Его заповедям. И доколе они – противники «не престанет» на них упоминаемая Пророком «ярость» Божия. Ибо, пребывая в лукавстве, мы прилагаем грехи свои, как сгораемое вещество в огонь, и воспламеняем против себя ярость Божию, по сказанному: «огнь возгорится от ярости Моея» (Втор. 32, 22)».

### Ложные христиане оскорбляют, святотатствуют и бесчестят Христа: «ПРЕСТУПЛЕНИЕМ ЗАКОНА БЕСЧЕСТИШЬ БОГА» (Рим.2, 23)

Те же, кто посвятил себя Богу, а особенно это священнослужители и монашествующие, являются и духовными святотатцами, если «бежали к другому (мирскому, плотскому) образу жизни».

**Макарий Великий** (Беседы, б.53): «…ты навлекаешь на себя осуждение в святотатстве, сначала отказавшись от (собственных) желаний, а затем вновь следуя им».

**Василий Великий** (Правила, пространно изложенные…, в.14): «Посвятившей себя Богу, и потом бежавший к другому роду жизни, стал святотатцем, потому что сам себя похитил и присвоил себе Божие приношение. Таким справедливо не отворять уже дверей братства, если бы даже только мимоходом пришли они и попросили крова. Ибо ясно правило апостольское, которое повелевает нам удаляться всякого бесчинного человека и «не сообщайтесь с ним, чтобы устыдить его» (2Сол.3,14)».

Такие христиане оскорбляют и бесчестят Христа.

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.30): «Кто, веруя во Христа, говорит, что верует и Христу, а между тем ни грехов не избегает, которые Он запретил, ни добрых дел не делает, которые Он заповедал, тот есть неверный, отвергающийся Христа, и к нему идет слово Апостола: «преступлением закона бесчестишь Бога» (Рим.2:23)».

**Феофан Затворник** (Письма к разным лицам, п. 26): «Грех всякого человека есть великое оскорбление Бога, написавшего в сердцах наших закон Свой. Грех христианина несравненно более оскорбляет Бога, так как христианин и ведение заповедей яснейшее и полнейшее получил, и приял благодать, укрепляющую его на исполнение сих заповедей, и обетование богатейшее за исполнение положенное слышал и знает. Христианин же, приявший в себя Христа Господа, что есть высшая степень христианского совершенства, греша, оскорбляет Бога, надо сказать,— безмерно. Апостол так и определяет, что он кровь Христову попирает, даже распинает Самого Христа, принятого в себя, и Духа Святого оскорбляет».

**Дмитрий Ростовский** (Слово в неделю святых жен мироносиц): «Иногда случается и то, что даже лица духовного сана, будучи пьяными, бранятся, сквернословят, дерутся, и при этом не только в храме, но и в святом алтаре. Тогда поистине храм Божий является уже не храмом Божиим, но вертепом разбойников. Тогда от святого места, оскверняемого бесчинием и скверными словами, отгоняется благодать Божия, подобно пчеле, прогоняемой дымом. Тогда можно сказать, что нет там Христа: «Несть зде»».

**Дмитрий Ростовский** (Летопись…, События в 8-м столетии 2-го тысячелетия): «Бесчестит и прогневляет грешник Отца Небесного, давшего нам "власть быть чадами Божиими" (Ин. 1,12). Бесчестит, ибо, тяжко согрешая и не желая покаяться, отвергается сыновства, которым усыновлен Ему, не хочет иметь Его своим Отцом, но усыновляется его супостату - диаволу, которого и берет себе в отца. Ибо для нераскаянных грешников отцом служит диавол, а не Бог, что можно видеть из слов святого апостола Павла, сказанных к волхву Елиму: "О, исполненный всякого коварства и всякого злодейства, сын диавола, враг всякой правды!" (Деян. 13, 10). Вот, для грешника отец не Бог, а диавол. Разве нет досады и бесчестия Небесному Отцу от таковых сынов, которые, оставляя Его, стремятся к диаволу и усыновляются ему? Поистине, "огонь возгорелся во гневе Моем, жжет до ада преисподнего " (Втор. 32, 22). — Бесчестит и прогневляет грешник Бога Сына, вторично (как говорит Апостол) распиная Его в себе и надругаясь над Ним своими греховными, а более всего блудными делами, ибо оскверняющийся таковыми грехами оскверняет в себе уды Христовы, так как наше тело не принадлежит нам, но Христу Господу нашему…. Мы обручены Спасителю нашему Христу, как невеста жениху своему, по словам сосуда избранного говорящего: "обручил вас единому мужу, чтобы представить Христу чистою девою" (2Кор. 11, 2)…. Итак, Христос не подвигнется ли на гнев, видя того, кого он соединил с Собою в один дух и в одну плоть, сквернящимся греховными нечистотами, как уклонившегося от него подобно жене прелюбодейце, и не восстанет ли на отмщение, по словам Псаломника: "Потребил еси всякаго любодеющаго от Тебе" (Пс. 72, 27). — Бесчестит и прогневляет грешник Бога Духа Святого, отгоняя Его от себя скверными делами; ибо не может Дух Святой там пребывать, где совершается скверный грех. Святой Златоуст уподобляет Святой Дух пчеле, которая любит поселяться в чистых и благовонных пчельниках, а от злосмрадных мест отлетает (на Посл. к Ефес., гл. 4, ст. 31, б. 15-я). … И как смрадный дым отгоняет пчелу от ее помещения, так и смрадное греховное дело отгоняет Духа Святого от человека. Дух Святой в человеке — как владыка дома. Не бесчестие ли и досада владыке дома, если какой-либо странник, придя, начнет его из его же дома изгонять, насильно выталкивая вон? Такова же досада и бесчестие Духу Святому бывает от грешника человека, который изгоняет Его из дома Его. — Вот сколь велико зло грех, так как он прогневляет Бога в Троице единого, Отца, Сына и Святого Духа!».

**Тихон Задонский** (т.5, Письма посланные, п.19, и др.): «Дьявол, враждуя на Создателя нашего и не имея возможности ничего сделать, устремляется на человека, и через него стремится имя Божие похулить и обесчестить, и для того привлекает человека к преступлению заповедей Божиих, дабы так презрен был Законодатель. Человек, не понимая этого, слушает врага, разоряет заповеди Божии и преступлением заповедей бесчестит Заповедавшего, как апостол говорит: «преступлением закона бесчестишь Бога» (Рим 2:23), — и так делается орудием дьявольским, которым имя Божие бесчестится. Так прародители в раю, послушав дьявола и презрев Бога, давшего заповедь, обесчестили Его (см. Быт 3). Так и ныне христианин, презирая заповеди Божии и слушая дьявола, бесчестит Заповедавшего. Ибо как добрыми делами, в честь имени Божия творимыми, имя Божие славится, так злыми делами христиан оно бесчестится. О, как это тяжко и страшно!.. Только «прославляющих Меня прославлю, и уничижающий Меня будет посрамлен», — говорит Господь (1Цар.2:30). — (Письма келейные, п. 4) Видел ты, как человек Богом почтен. Знай точно, что человек, так Богом почтенный, «бесчестит Бога», если бесстрашно закон Его святой нарушает, по свидетельству апостола: «Преступлением закона бесчестишь Бога» (Рим 2:23). Слово это сказано Иудеям беззаконным, но ныне приличествует оно и христианам, которые на место Иудеев вступили, и закон Божий приняли, и познанием Бога хвалятся, но святой Его закон бесстыдно и бесстрашно нарушать не боятся. Поэтому постигнет их гнев Божий, если истинно к Богу не обратятся. О, когда бы человек рассуждал, как его Бог почтил и как он Бога, его почтившего, бесчестит, — непрестанно бы воздыхал, плакал и рыдал. Но, ослепленный, не видит этого. … Бога, Создателя своего, непрестанно оскорбляет и прогневляет, — и не чувствует этого. Берегись, возлюбленный, такого бесчувствия».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, §437, и др.): «Многие…, имя Небесного Отца, к Которому мнятся молиться: «Отче наш, Иже еси на небесех», — непрестанно бесчестят, делая такие дела, которые христианскому званию противны. Таковы блудники, прелюбодеи, пьяницы, похитители, грабители, клятвопреступники, разорители и прочие тому подобные. Как добрыми христианами имя Божие славится, по свидетельству Господню: «Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» (Мф.5:16), — так злыми делами бесчестится. … Злой и неисправный христианин Бога любить и почитать не может, пока неисправен пребывает. (§ 316) … Бесчестие оказывает человек Богу, когда пред Ним закон Его святой бесстрашно нарушать дерзает, и так перед святейшим Его присутствием бесчинствовать, не боясь Его правды, не почитая света чистейшей Его святости, не стыдясь бесконечного Его величества. С блудницей ли обнимается и беззаконничает — Бог смотрит на это. Хулит ли Его, или бесстрашно в низких вещах и в шутках, или в ложной присяге, или в иной какой лжи произносит, и приводит в подтверждение лжи своей, как бы истины; грабит ли и похищает чужое, обманывает и прельщает ближнего своего, бьет или злословит, укоряет и осуждает его, — делает то пред Богом, Который и на обижающего, и на обижаемого смотрит. Сквернословит ли и кощунствует — слышат то святейшие уши Его. Словом, какое ни делает беззаконие словом, делом и помышлением, — перед бесконечным величеством Его и святыней делает. Отсюда можешь видеть, какое Ему непочтение, а, следовательно, и бесчестие оказывает бесстрашный беззаконник. Кто? Человек, Ему подвластный, Его раб, Его создание, «земля и пепел» (Сир 10:9)!».

**Ефрем Сирин** (Вопросы и ответы): «Вопрос: Что значит сказанное апостолом: «преступлением закона Бога безчестишь» (Рим.2:23)? Ответ: Если взявший и читающий царское писание принял его со всей внимательностью, с честью, страхом и усердием и чествует его, и лобзает, словом сказать, делает, что ему предписано, - то тем воздается честь царю. А если отринет и уничижит он то писание, оскорбит и обесчестит принесшего его, то оскорбление делается самому царю. Так и преступающие предписания Великого Царя, то есть пречистое Евангелие Его, - преступлением своим бесчестят давшего заповедь Христа. … Так, дети (Божии), и именующиеся христианами, но живущие небрежно, преступлением Евангелия бесчестят Бога, делая то, что противно Владычней Тайне и заповеди Спасителя нашего Иисуса Христа, почитая их совсем не заслуживающими внимания, отвращают слух свой от истины, обращаются же к басням, как предвозвестил апостол, что придет время, «когда здравого учения принимать не будут» (2Тим.4:3). И вот видим, что слово стало делом. Ибо кто слушается Божественных Писаний? Кто внемлет Христовым заповедям? Кто мудр и хранит сие? Кто докажет, что не преступники мы закона? … До пределов вселенной читается в Церкви Божественное Писание, закон, пророки, апостолы и Владыка всяческих, но нигде не найдешь, чтобы христиане прилично (добросовестно) делали это. Напротив, каждый заблудился и уклонился в пути своем, и стал преступником закона, и бесчествует Бога преступлением закона и предписанного законом, пророками и апостолами. Вот, слышали вы, как бесчествуется Бог. Итак, христианин, перестань преступать закон и бесчествовать Бога. Перестань, наконец, подражать язычникам, чтобы, отойдя туда (в мир иной), не встретить тебе великой нужды, тесноты и бесчестия. … Устыдитесь, наконец, и перестаньте предаваться этому языческому и безбожному беснованию. Не учил этому Павел, не учила и матерь наша, Церковь. И вы, которые хотите быть подражателями святых апостолов, оставьте это идолослужение. Не обманывайтесь, братия, не дело это учеников Христовых, не дело христиан, не дело людей богочестивых, не дело желающих спастись и наследовать жизнь вечную. Напротив, все это делают язычники, у которых нет никакой надежды на спасение, делают те, которые не имеют у себя пред очами будущей жизни и страха Божия. … Слышите и трепещите желающие быть христианами, и оставьте языческие дела, - бывайте убо подражатели Богу. … Невозможно, братия, быть то христианином, то язычником. Ибо «Никто не может служить двум господам» (Мф.6:24)».

### Ложные христиане являются хулителями Бога по грехолюбию и неверию Его словам, а также им говорится: «ГОРЕ, ВАС РАДИ, ИМЯ МОЕ ХУЛИТСЯ ВО ЯЗЫЦЕХ» (Ис.52:5)

**Тихон Задонский** (т.5, Письма келейные, п.15): «(Не кающийся) когда слышит в Святом Писании, что Бог, будучи праведен, воздаст всем по делам их, — благо творящим добро, а зло творящим зло, — не внимает и не верит тому. Ибо, если бы верил, непременно бы уклонялся от всякого зла и старался бы творить всякое добро, надеясь от Бога обещанное добро получить и от зла избавиться. … Бог обещает и грозит, но он не верит, потому что не видит того, что обещает и чем угрожает, и так хулит Бога. Поэтому неверие тяжкая есть хула на Бога и корень всякого зла».

**Иоанн Златоуст** (т.1, ч.1, Слово к жившим вместе с девственницами, и др.): «… делать то, чрез что имя Его злословится и хулится, свойственно врагам Божиим. (т.8, ч.1, б.67) … Восстанем и прославим Бога, не верою только, но жизнью; а иначе это будет не слава, а хула. Не столько хулится Бог нечистой жизнью язычника, сколько развращением христианина. Поэтому, прошу вас, старайтесь всячески о прославлении Бога. Горе, сказано, тому рабу, которым имя Божие хулится. А когда будет горе, тогда тотчас последует всякое наказание и мучение (т.8.ч.2, б.72) … Ничто столько не соблазняет, как порок; да и справедливо. Ведь, кода язычник увидит, что тот, кому заповедано любить и врагов, лихоимствует, грабит, побуждает к вражде и обращается с одноплеменниками, как с дикими зверями, – он назовет наши слова пустыми бреднями. Когда увидит, что (христианин) трепещет смерти, – как примет слова о бессмертии? Когда увидит, что мы властолюбивы и раболепствуем другим страстям, – то еще больше будет привержен к своему учению, не думая о нас ничего великого. Мы, истинно мы, виновны в том, что язычники остаются в заблуждении. Свое учение они давно уже осудили и на наше смотрят с уважением; но жизнь наша их удерживает от обращения. На словах любомудрствовать легко, многие и из них это делали; но они требуют доказательства от дел. Пусть, скажешь, они подумают о наших древних мужах? Но они совсем не верят, а хотят видеть людей, живущих теперь. Покажи нам, говорят, веру от дел твоих; а дел нет. … Вот что удерживает язычников и не дозволяет им присоединиться к нам. Поэтому мы будем наказаны и за них, – не только за то, что творим зло, но и за то, что чрез нас хулится имя Божие».

**Никон Воробьев** (Проповеди, Слово на Крещение Господне): «… если человек после Крещения будет жить не по-христиански, а по-язычески, оскорбляя Господа всякими грехами и не каясь, в них, если не будет очищать душу свою от грехов, он окажется подобен некрещенному. Вот почему часто слышим со стороны неверующих: "Вот вы - верующие, крещенные, а вы хуже нас". Так и Слово Божие говорит: вами, христианами, хулится имя Божие, ибо вы живете хуже, чем язычники».

**Ефрем Сирин** (Вопросы и ответы): «Вопрос: Как хулится Бог? Чего требует Тот, Кому принадлежит всякая честь и держава? Кто есть податель всякой святыни? Ответ: Бог говорит чрез пророка: «горе, вас ради, имя Мое хулится во языцех» (Ис.52:5). Итак, угроза эта относится и к тем, которые бесчестят образ Божий. По образу и по подобию Божию создал нас Бог; всякий христианин обязан соблюдать себя, и хранить, и чтить в себе образ Божий, и святить делами добрыми, чтобы мог он сказать: «Да святится во мне имя Твое, Господи! Да просветится свет ваш пред человеки, яко да видят ваша добрая дела, и прославят Отца вашего, Иже на небесех» (Мф.5:16). Видите, как Бог прославляется добрыми делами? Но как Он прославляется добрыми делами, так, наоборот, деяниями лукавыми хулится и бесчестится. Неверные и язычники, смотря на христиан и видя, что и они, подобно язычникам и неверным, проводят время в объедении и пьянстве, играя и скача с гуслями и тимпанами, и свирелями, и ликами, рассуждают тогда, что это - несмысленные христиане, преступающие закон и заповеди Христовы, а в хулу христианству говорят: "Что предал и заповедал им Христос, то они и сохраняют, ибо не могут преступить слова и заповеди своего Учителя". То есть думают, что таково именно и есть учение и таинство Христово. Таким образом через это и хулится имя Божие из-за нас. И на нас уже исполняется написанное: горе, вас ради имя Мое хулится во языцех. Но мы, братия мои, предоставив то желающим, будем добрыми делами святить имя Божие».

**Григорий Нисский** (О молитве, сл.3): «... когда иные носят на себе имя веры, а жизнь их противоречит имени или идолослужительствуя любостяжательностью, или бесчинствуя в пьянстве и на пиршествах, или наподобие свиней валяясь в тине распутства; тогда у неверных тотчас готов отзыв, осуждающий не произвол худо пользующихся жизнью, но таинство, как будто оно учит поступать таким образом, и будто бы такой-то человек, посвященный в божественные таинства, не сделался бы или злоречивым, или любостяжательным, или хищником, или подверженным иному какому пороку, если бы грешить не было для них законно. Поэтому-то Писание обращается к таковым со строгой угрозой, говоря: горе тем, «ихже ради имя Мое хулится во языцех» (ср.: Ис. 52, 5)».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 316): «Бесчестится и хулится имя Божие преступлением святого Его закона и беззаконной жизнью, как апостол говорит: «преступлением закона бесчестишь Бога, — и из пророка приводит: имя Божие вами хулится у язычников» (Рим. 2:23-24; Ис. 52:5). Это апостолом говорится об иудеях, которые закон Божий, врученный им, содержали и им хвалились, но этот закон преступали и разоряли. То же надо понимать и о христианах, которые вступили на место иудеев, не принявших Христа, стали людьми Божиими, и взяли закон Божий, который иудеи содержали, и, вступая в христианское общество, обещали его хранить, но на самом деле исполнять его не только не хотят и не стараются, но даже бесстрашно его нарушают. Поэтому, как тогда иудеями, так и ныне беззаконными христианами великое имя Божие хулится у язычников. Ибо как добродетельная жизнь христиан подает повод людям к познанию и прославлению имени Божиего, как сказано выше, так беззаконная жизнь подает повод к отвращению от Него и хулению Его. Ибо язычники, глядя на беззаконную жизнь христиан, и замечая, что их жизнь лучше и разумнее, чем тех (ибо нет таких беззаконий, хищений, лихоимства, воровства, насилия, лжи, лукавства, хитрости, язвительных насмешек, нечистоты, пьянства и прочего бесчиния в честных язычниках, которыми управляет только естественный закон, как в христианах, именем христианским, как в волки, покрытые овечьей шкурой, и законом Божиим написанным хвалящихся), — на это, говорю, глядя, отвращаются от христианской веры, и Бога, Творца христианского закона, оставляют, и так в своем нечестии утверждаются и вечно погибают. Горе таким христианам! Им следует Суд Божий более жестокий, нежели язычникам. Никак не поможет им призывание имени Христова: «Господи, Господи!»— а услышат от Христа: «Не знаю вас» (Мф.7:21-23; Лк 13:25-28; Мф.25:11-12), как себя ни ласкают и ни утешают злую совесть свою».

# Глава 3. КЕМ ЯВЛЯЮТСЯ ЛОЖНЫЕ ПЛОТСКИЕ ХРИСТИАНЕ С ДУХОВНОЙ ТОЧКИ ЗРЕНИЯ

А теперь скажем о духовном состоянии таких христиан, которое образуется по мере отступления от Бога и Его заповедей, и жизни по своей плотской греховной воле.

Напомним, что в самом начале темы мы говорили, что человек, живущий в духовно-смертных грехах, не задумывается над тем, что есть духовные законы и формулы, или не верит в них, а если и верит, то по своей гордыне и своему грехолюбию, надеется как-то их обойти, или думает, что на нем они не сработают. Но они работают, несмотря на его неведение, нерадение и лукавство, и даже если он этого не видит на себе (хотя вряд ли можно не видеть этого; но если и не видит, то это - уже высокая степень слепоты и бесчувствия ума и сердца)…

### Ложный христианин постепенно духовно-нравственно деградирует, и к нему относятся слова: «КТО НЕ ИМЕЕТ, У ТОГО ОТНИМЕТСЯ И ТО, ЧТО ОН ДУМАЕТ ИМЕТЬ» (Лк. 8:18)

И сейчас скажем, как изменяется христианин, который может быть вначале веры даже мог духовно и «гореть» (т.е. быть ревностным и со страхом Божиим). Но если он не старается постоянно вести духовную жизнь (молиться, трезвиться над собой, вести брань со своими страстями, стараться жить по заповедям, каяться и т.п.), то он меняется не к лучшему нравственному состоянию, а к худшему.

**Никодим Святогорец** (Поучения, Размышления над притчей о блудном сыне): «…Лишения (грешника) заключаются в следующем: первое — такой несчастный человек утрачивает дружбу с Богом, а вместе с нею лишается и небесных благ, расточая свой ум на дела плоти. Второе — он подчиняет себя своему злейшему врагу, диаволу. Третье — он забывает о своем благородстве, полученном в Крещении. Он презирает воспитание, данное ему Церковью, которая питала его своими Божественными Таинствами. Он отрекается от своего усыновления Богу и ввергает себя в постыдные дела мира — в скотские наслаждения и плотские похоти, и купается в болоте этих страстей, как свинья. Четвертое и последнее — находясь в этих гнусных страстях, этот несчастный не может ни исцелиться, ни насытить свои похоти, но чем больше он питается пищей срамных дел, тем голоднее становится».

**Василий Кинешемский** (Толк. на Еванг. от Марка, гл.4, ст. 21-41): «В результате пренебрежения духовными дарованиями получаются следующие печальные явления: 1. Духовные способности, как-то: вера, любовь, надежда, молитва, терпение, покорность Богу и прочие — начинают слабеть, становятся ненадежными, и в решительную, тяжелую минуту могут изменить человеку. Так, в лесу сгнившие в сердцевине деревья первыми падают под напором бури. 2. Мы легче поддаемся искушениям и чаще уступаем чарам соблазна, изменяя нравственному закону. 3. Страдает сила воли и ее нравственная устойчивость. … 4. Застой в духовной жизни всегда сопровождается далее ослабеванием голоса совести. Вначале чуткая и отзывчивая на всякое нравственное зло совесть постепенно начинает замирать, если не обращать внимания на ее требования. … Если пренебрегать указаниями совести, то мало-помалу человек перестает слышать ее голос и нравственно засыпает. К зловонию можно принюхаться, ко злу можно привыкнуть, если с ним не бороться. 5. Наконец, при отсутствии духовной деятельности неизбежны сомнения, скептицизм, малодушие, духовная апатия. Не может быть ни энергии, ни решимости. Таковы психологические следствия духовной лени и бездеятельности. …Духовная жизнь также движется постоянно: или вверх, или вниз, или к добру, или ко злу, но стоять она не может. Это похоже на плавание в лодке вверх по реке. Вы двигаетесь вперед, лишь пока гребете. Как только вы сложили весла, вас сейчас же начинает сносить назад. Но если вы добросовестно работаете над собой, стараясь жить по заповедям Божиим, и, пользуясь евангельским светом, пытаетесь исправить свои недостатки, то незаметно для вас в вашей душе растет Царство Божие, то есть то высшее состояние нравственного совершенства, когда Господь начинает безраздельно царствовать в душе над вашими мыслями, желаниями и чувствами».

Также о таких грешниках говорит Господь в Евангелии так: «...Кто имеет, тому дано будет, а кто не имеет, у того отнимется и то, что он думает иметь» (Лк. 8:18 и др.).

**Василий Великий** (Нравственные правила, пр. 58, гл.4): «Кто с благопризнательностью приял первый Божий дар, и тщательно возделал его во славу Божию, тот сподобляется и других даров. А кто не таков, тот лишается дара прежнего, не удостаивается дара для него приуготовленного и предается наказанию».

**Никодим Святогорец** (Невидимая брань, предисл., и др.): «Для нерадивых не только нет у Бога венцов, но что Он мало-помалу берет обратно от них и те дары, которые дал им за усердное прежде служение Ему, а, наконец, лишит их и Царствия Своего, если пребудут в нерадении, как в притче о званных на вечер и поленившихся прийти сказал: «Ибо сказываю вам, что никто из тех званых не вкусит Моего ужина» (Лк. 14, 24)».

**Иоанн Златоуст** (т.7, ч.2, б.45): « «…всякому имеющему, - говорит Он, - дастся и приумножится; а кто не имеет, у того отнимется и то, что имеет» (Мф. 13, 12; 25, 29). Хотя эти слова довольно неясны, но они заключают в себе непререкаемую правду. Они означают то, что кто сам желает и старается приобрести дары благодати, тому и Бог дарует все; а в ком нет этого желания и старания, тому не принесет пользы и то, что он имеет, и Бог не сообщит ему даров Своих. «У того отнимется и то, - говорит, - что он думает иметь». Это не то значит, что Бог отнимает у него, но что не удостаивает его даров Своих. Так поступаем и мы. Когда видим, что кто-нибудь слушает нас рассеянно, и при всех убеждениях наших остается невнимательным, - наконец перестаем говорить, потому что, если мы будем настаивать, то беспечность его еще более усилится. Напротив, кто с ревностью слушает учение наше, того мы завлекаем в разговор и многое ему сообщаем».

**Василий Кинешемский** (Беседы на Еванг. от Марка, гл. 4, ст. 21-41): ««Лукавый раб и ленивый! надлежало тебе отдать серебро мое торгующим, и я, придя, получил бы мое с прибылью; итак, возьмите у него талант и дайте имеющему десять талантов, ибо всякому имеющему дастся и приумножится, а у неимеющего отнимется и то, что имеет» (Мф. 25, 26-29). Смысл притчи ясен: Господин — Господь, рабы — все мы, таланты — дарованные нам Богом силы и способности, торжище, где умножаются таланты, — весь мир. Господь требует, чтобы данные нам способности мы употребляли на спасение нашей души и на пользу ближних, пускали в оборот на торжище мира, и тогда они развиваются и увеличиваются, или, как говорит Евангелие, «кто имеет, тому дано будет... и прибавлено будет вам, слушающим», причем, чем больше сил и усердия вкладываем мы в это дело, тем больше бывает это увеличение и успешнее развитие. … Но тот, кто не пользуется своими способностями для целей, указанных Господом, тот их теряет совершенно. Раб, закопавший свой талант в землю, лишился его. В этом смысле и сказано: «кто не имеет, у того отнимется и то, что имеет».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 41. Поуч. в неделю 18-ю по Святом Духе): «Дары Божии — как Сампсоновы волоса: пока не остригла их скверная Далида, до тех пор был силен Сампсон; когда же остригла семь прядей волос головы его, тогда сила его отступила от него, и он попал в руки врагов своих, был ослеплен ими и порабощен. Подобным образом пока у кого-либо в уме не вообразится некая Далида и не усладится в сердце грех, до тех пор тот страшен для невидимых врагов, как сильный победитель; когда же в чьем-либо сердце начнет господствовать какая-либо Далида, и если не одна, то есть, не одно какое-либо грехолюбие, но многие, тогда отнимается от такого сила даров Божиих, и он делается слепым по уму и порабощенным страстям своим».

**Дмитрий Ростовский** (Летопись…, События в 8-м столетии 2-го тысячелетия): «Велико зло грех еще и потому, что лишает грешника многих благ духовных, которые он прежде собрал для себя и которые уготованы были ему Богом. Ибо когда Бог прогневан, тогда отнимаются от грешника и духовные Божии дарования. Во-первых, отнимаются прежние заслуги, которыми человек заслуживал себе спасение, делая доброе; ибо Бог говорит в Иезекиилевом пророчестве: "И праведник, если отступит от правды своей и будет поступать неправедно, (если) будет делать все те мерзости, какие делает беззаконник, будет ли он жив? все добрые дела его, какие он делал, не припомнятся" (Иез. 18, 24). Да будет отсюда известно, что если кто и великие подвиги, и добродетели прежде обнаружил, посты ли многие, или молитвы, … или какие-либо изрядные труды, или милостыни, или немалые иждивения на построение и украшение Господних храмов, или иные какие богоугождения совершил, если такой потом впадет в какой-либо смертный грех и от него тотчас с покаянием не восстанет, но в нем замедлит, то все те прежние дела добрые рассыплются, умрут и будут забыты у Бога. "Все добрые дела его, — сказано, — не припомнятся; за беззаконие свое, какое делает, и за грехи свои", если не очистит он себя скоро покаянием. Как одна огненная искра, допущенная разгореться, воспламенившись, создает громадный пожар, в один час сжигает и превращает в пепел большие дома и все, что в них, вместе с собранными в течение многих лет богатствами; как незначительная и оставленная в пренебрежении скважина в дне корабля, дав доступ воде вовнутрь корабля внезапно его вместе с драгоценными приобретениями погружает в воду и потопляет, — так и один грех, содеянный и оставленный в пренебрежении, в один час губит духовное богатство, собранное многими трудами и в течение долгого времени; разве только человек истинно покается, и тогда опять собирается то богатство, которое было погублено. Когда кается грешник, то вспоминаются пред Богом его прежние заслуги и оживотворяются Божиим милосердием его прежние добрые дела…; не кающийся же человек не «оживотворяется» (Еф. 2, 5). Когда же грешник не кается, то и от тех его добрых дел, которые он совершает, будучи в смертных грехах, отнимается та сила, благодаря которой обретается благодать пред Богом, когда делаются добрые дела. Доколе грешник пребывает в своем смертном грехе и не перестает тяжко прогневлять Бога, дотоле все его добрые дела бывают неблагоприятны Богу, и он не заслуживает ими себе спасения. Если бы какой-либо раб, враждовавший против господина своего, весьма опечаливший его, не примирившийся с ним, ни прощения не испросивши, но продолжая враждовать и опечаливать господина, если бы такой раб послал господину какой-либо дар, то принял ли бы он дар этот от своего врага раба? Нет. Подобно сему и Господу Богу не приятны дела грешника, если и есть эти добрые дела у последнего; не приятны, пока грешник во вражде, пока он не примирится с Ним истинным покаянием: ибо грех смертный «суть вражда против Бога» (Иак. 1,15; Рим. 8, 6-7). … Что же мы скажем о тех, которые постоянно валяются, как свинья в нечистотах, в грехах скверных, блудных, богомерзких, в объядениях и пьянствах, и чревоугождении проводят дни свои, питаясь без воздержания, как бы на день заколения? Они преисполнены нелюбви, вражды, коварства и неправды, а хищения и грабительства ныне имеют как праведный прибыток; и не только о покаянии не помышляют, но и едва ли себе в грех вменяют столь злые и столь многие дела свои. Таковые, если когда-либо и сделают что-либо доброе (ибо иногда и грешники творят некие добрые дела), однако эти их дела, как совершаемые в великой вражде с Богом, являются небогоугодными пред Богом, Который гневается на них за другие их многочисленные злые дела, которыми они всегда Его опечаливают. … Когда человек углубляется в скверных и лютых грехах и не желает прийти в чувство, тогда отнимается от добрых его дел сила богоугождения. … Так греховное зло лишает человека всех благ духовных и вечных!».

Далее рассмотрим подробней некоторые духовные плоды той греховной жизни, которую ведут ложные христиане, которые обязательно будут, независимо от того верят ли в них и видят ли их люди или нет. Это и изменения в своем внутреннем человеке, и в отношениях с Богом, бесами и людьми.

## Раздел 3.1. «ПОСЛЕДСТВИЕМ ГРЕХОВНОЙ ЖИЗНИ БЫВАЮТ СЛЕПОТА УМА, ОЖЕСТОЧЕНИЕ, НЕЧУВСТВИЕ СЕРДЦА»

Вначале кратко скажем, в каком духовном состоянии находится ложный христианин.

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические опыты 2, Зрение греха своего): «Последствием греховной жизни бывают слепота ума, ожесточение, нечувствие сердца. Ум закоренелого грешника не видит ни добра, ни зла; сердце его теряет способность к духовным ощущениям».

### Ложный христианин является тем, кто «БУДУЧИ В ЧЕСТИ, НЕ УРАЗУМЕЛ (СЕГО), СРАВНЯЛСЯ С НЕСМЫСЛЕННЫМИ СКОТАМИ И УПОДОБИЛСЯ ИМ» (Пс.48:13)

Итак, погрязшие в плотских грехах по своему сластолюбию и стремлению к удовольствиям, такие ложные христиане с духовной точки зрения приравниваются к «скотам», «свиньям» и т.п. (причем, они такими себя не считают).

**Тихон Задонский** (Плоть и дух, гл.2): «Грех делает людей скотами (На Пс. 139)».

**Тихон Задонский** (Письма келейные, п.25): «Истинно и праведно пишется: «Человек, будучи в чести, не уразумел (сего), сравнялся с несмысленными скотами и уподобился им» (Пс.48:13). Как скот любит и ищет то, что чувствует, так и бедный плотской и невозрожденный человек о том только заботится, что видит и что чувствам приятно, но о том нерадит, что Слово Божие обещает, так как не видит этого».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, §27, LX): «…Душа человеческая: к чему любовью обращается и прилепляется, то в ней и видится. Если к Богу обращается, Божий образ силой Святого Духа в ней и изображается; если к земным и мирским вещам склоняется, земной образ и начертывается. А какой образ в себе носит, такое и мудрование имеет. Если Божий образ имеет — Бога любит и человека, по образу Божию созданного, — о небесном, горнем помышляет, а не о земном. Если земной и скотский образ носит — о земном и помышляет, делает то и следует тому, что чувствам ее приятно, что свойственно скотам несмысленным».

**Афанасий Великий** (Толков. на Пс.35): «… «человеками» называет сохранивших разумное достоинство, а «скотами» — преклонившихся долу к земле и питающихся земными мудрованиями».

**Нравственное богословие Е. Попова** (Грехи против 7-й заповеди, Грех: разврат): «Развратник (блудник) - как беснующийся похотливый скот: для него и нет ничего святого, лишь бы удовлетворялась его скотская похоть».

**Иоанн Златоуст** (т.12, ч.2, сл.12, и др.): «Поистине, ничто так не любезно демону, как сластолюбие и пресыщение. В самом деле, какого зла не совершает сластолюбие? Оно делает из людей свиней, и даже хуже свиней. Свинья валяется в грязи и питается нечистотами; а сластолюбец питается столом еще более отвратительным, придумывая непозволительные совокупления и противозаконные любови. Такой человек ничем не отличается от бесноватого. Но бесноватого мы хоть сожалеем, а такого человека сторонимся и ненавидим. Почему? Потому что он сам на себя навлекает безумие и делает свой рот, глаза, нос, словом, все члены, проводниками греха. Если же ты посмотришь еще внутрь, то увидишь, что и душа как бы окоченела и оцепенела от непогоды и холода, так что и ладья не может оказать пользы вследствие слишком большой непогоды. Ведь люди, сделавшиеся рабами пьянства и объедения, ни сна не имеют чистого и настоящего, ни от сновидений страшных не бывают свободны. Не противно ли здравому смыслу, что неразумные животные не ищут ничего, кроме необходимого, а разумные и одаренные образом Божиим люди делаются и их неразумнее, преступая пределы умеренности? В самом деле, насколько лучше таких людей осел? Насколько лучше собака? Животные, нужно ли им есть, или пить, знают в качестве предела довольство и дальше необходимого не идут; и сколько бы их ни принуждали, они не позволят себе перейти меры; а эти люди почитают себя и их презреннее. (т.7, ч.1, б.28) … Следует знать, что люди, уподобляющиеся свиньям, легко уловляются действием бесов, и страждущие от них часто могут побеждать их, если только они люди. Но когда совершенно уподобятся свиньям, тогда не только бывают одержимы бесами, но и низвергаются в бездну».

**Григорий Нисский** (О девстве, гл.4): «…Кто имеет отяжелевший ум, и смотрит долу, и преклонился душой к телесным удовольствиям, как скотина к пастбищу, — живет только для чрева и для того, что после чрева, (тот) «отчужден от жизни Божией» (Еф.4,18), «чужд заветов обетования» (Еф.2, 12) и ничего другого не считает благом, кроме телесных наслаждений. Он и всякий ему подобный «во тьме ходит», как говорит Писание (ср. Ин. 12, 35); потому что делается в этой жизни «изобретательным на зло» (ср. Рим. 1, 30), в число которых входит и любостяжание, и необузданность страстей, и неумеренность в удовольствиях, всякое любоначалие и стремление к суетной славе и прочее скопище страстей, живущих вместе с человеком…».

**Григорий Нисский** (О жизни Моисея – Законодателя…, ч.2): «Сластолюбие в скотов преобразило людей, которых скотское и неразумное стремление к непотребству убедило забыть человеческую свою природу; и они не таят преступления, но величаются бесчестием страсти, утешаются скверною срама, подобно свиньям открыто, в глазах других, валяются в тине нечистоты».

**Василий Великий** (Толков. на прор. Исаию, на 1-ю гл.): «…когда душа бесплодна, удаляется от нее Дух Святый; падают ограждения – (помощь) Ангелов; (и) вторгаются же мимоходящие чужеземцы - это силы, производящие в ней заблуждения разума; и предварительно поселившиеся в ней страсти оскверняют ее, подобно свинье, которая предается неразумным стремлениям и валяется в зловонной тине».

**Платон, митр. Московский** (т.14, Слово на день Архангела Михаила): «… каковы действия, такова и жизнь. Действия орла составляют благородную орла жизнь. А действия свиньи составляют жизнь свинскую. Человек есть животное всех животных благороднейшее. Ежели его действия будут похожие на дела животного безсловесного, только о чреве своем пекущегося, то и жизнь его будет не человеческая, но скотская. А чтоб жизнь человеческая, была прямо жизнью человеческою, то и действия его должны быть человеческие, животных действий несравненно превосходнее».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, 31. Поуч. 2-е в неделю 5-ю по Святом Духе, и др.): «Плотской грешник подобен свинье, ибо как та в грязи, так и он погружается в нечистоте, что познал на себе тот, кто сказал: «Я погряз в глубоком болоте» (Пс. 68: 3). Свинья смотрит долу и не может даже поднять голову свою вверх. Подобно сему и грешник смотрит долу и не хочет возвести своих внутренних очей к небу, как пишет святый Даниил о блудных старцах, покушавшихся на целомудренную и прекрасную Сусанну: «и извратили ум свой, и уклонили глаза свои, чтобы не смотреть на небо и не вспоминать о праведных судах» (Дан. 13: 9). Стонет свинья, ходя; стонет и грешник, не имея никакой утехи. Стоны сии делают жизнь грешника окаянной, ибо как только посмотрит он в свою совесть, то тотчас застонет, видя себя погибающим и каждый день влекомым злыми своими привычками в глубочайшую пропасть погибели. (п. 30. Поуч. 1-е в неделю 5-ю по Святом Духе) … Всякий человек, если начнет отлучаться от Бога своими злыми делами, начнет отлучать ум свой от присутствия Божия, начнет удаляться от него на греховную «страну далече», если, говорю, начнет приобретать нрав свинский и имя блудническое, то делается ничем иным, как только свиньей, валяющеюся в смрадном болоте скверных дел, свиньей бесноватой, произвольно устремляющейся к вечной погибели и погибающей. Итак, я повторяю: где нет присутствующего Господа, где люди не имеют пред очами своими Господа, там только свиньи да бесы, там свинское да бесовское житие. (48. Поуч. в неделю 23-ю по Пятидесятнице) … Неразумие грешников настолько велико, что какую-либо свинью, какое-либо, скажу я, лицо блудническое грешник любит больше, чем Бога. Ему желательнее терпеть бесовское мучительство, чем лишиться своей свиньи. Всякое греховное пристрастие в нас — это как бы свинья, валяющаяся в болоте нечистот. Кто любит один грех, пристрастившись к нему, тот имеет одну свинью. Кто пристрастился к другому грехолюбию, тот приобрел другую свинью. Кто побеждаем бесчисленными страстями, тот имеет бесчисленное множество свиней. (п. 21. Поуч. 2-е на праздник Покрова Пресвятой Богородицы) …Все грешники, … которые поскольку совершают грехи, постольку становятся зверями, превращаются в скотов не по существу, а по нравам. Потому-то хищники обычно называются волками, злобные — псами, хитрые — лисами, жестокие — львами, трусливые — зайцами, ленивые — ослами, а грязные — свиньями. О таком превращении Псаломник говорит: «Но человек, будучи в чести, не уразумел сего, сравнялся с несмысленными скотами и уподобился им» (Пс. 48, 13)».

### К ложным христианам относятся слова: «И КАК ОНИ НЕ ЗАБОТИЛИСЬ ИМЕТЬ БОГА В РАЗУМЕ, ТО ПРЕДАЛ ИХ БОГ ПРЕВРАТНОМУ УМУ - ДЕЛАТЬ НЕПОТРЕБСТВА» (Рим. 1, 28)

**Посл. ап. Павла к Римлянам 1, 28-32**: «И как они не заботились иметь Бога в разуме, то предал их Бог превратному уму делать непотребства, так что они исполнены всякой неправды, блуда, лукавства, корыстолюбия, злобы, исполнены зависти, убийства, распрей, обмана, злонравия, злоречивы, клеветники, богоненавистники, обидчики, самохвалы, горды, изобретательны на зло, непослушны родителям, безрассудны, вероломны, нелюбовны, непримиримы, немилостивы. Они знают праведный (суд) Божий, что делающие такие (дела) достойны смерти; однако не только (их) делают, но и делающих одобряют».

Когда человек грешит в угоду своим «похотям, своим интересам и своей гордости», у него помутняется ум страстными помыслами.

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл.,1, 24): «Предал их Бог (попустил им Бог - от сост.) в: «нечистоту», — срамным плотским грехам, — в похотех сердец их, — то есть не понудительно столкнул их в эту пропасть, а попустил им туда низринуться, потому что сами они воспохотствовали того, всем сердцем возжелали, вседушно предались похотному сластолюбию. Похоже, однако ж, на то, что это есть и наказание за нечестие, как неизбежное его следствие. Есть законы правды Божией — естественные, которые карают виновных по естественному течению дел, как, например: расстройство здоровья от пьянства есть наказание за пьянство, естественным путем постигающее. Шел бы кто по твердой дороге, окруженной трясиною. Если он сам соступит с твердой дороги, то погрузится в трясину сам же собою, без воздействия на его погружение стороннего лица».

Сделаем еще несколько примечаний.

Во-первых, греша или желая греховного, христианин как бы и знает заповеди, но то ли не вспоминает о них, когда в нем возгорается похоть, то ли делает вид, что не слышит голоса совести, которая может напомнить, что то, что он собирается делать, это – грех, безнравственно, неправильно. А это значит, что он «не имеет Бога в разуме».

**Макарий Оптинский** (Письма, ч.1, п.51): «Когда же нас зовет Бог чрез совесть ко благому, а самовластие наше противится оному, то Бог, не нудя нас, попускает исполниться воле нашей, отчего помрачается ум наш, изнемогает произволение и мы творим дела неподобные: «И как они не заботились иметь Бога в разуме, то предал их Бог превратному уму - делать непотребства» (Рим. 1, 28). Плоды же Духа Святаго даруются уже тем, которые стараются исполнять заповеди Христовы».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., гл.1, ст.28): «Ниспали в чувственность крайнюю и огрубели; все высшие стремления духа и требования правды и любви заглохли; самость взяла верх над всем и никакого закона знать не хотела, кроме самоугодия в похотях, своих интересов и своей гордости. Отсюда расположение пороков, не как случайных деяний, а как постоянных порядков жизни. Но как источник и этого нравственного развращения тот же — забвение Бога и извращение истинных о Нем понятий, то Апостол и ставит сие впереди. «Иметь Бога в разуме». Иметь Бога в разуме — значит: и памятовать о Нем, содержать Его в уме и в сознании, с соответственными тому религиозными чувствами и расположениями, и иметь о Нем здравые понятия, истинно о Нем умствовать, истинное содержать исповедание веры. … «И как они не заботились» — не искусились, не сумели, даже более, — не делали опытов, не старались, не поставляли сего целию своей жизни, — того, то есть, чтоб помнить о Боге и заботиться об угождении Ему и чтоб истинное хранить о Нем ведение. «То предал их Бог». Сначала предал их похотям сердец (см.: 1, 24), потом в страсти бесчестия (см.: 1, 26), а здесь: «превратному уму - делать непотребства». … Когда память о Боге выходит из ума — и боговедение омрачается ложью, страх Божий слабеет, а от ослабления страха Божия слабеет и совесть. … Вместо нее начинает писать законы чувственность, руководимая самостию. И пошли всякого рода «непотребства»».

**Иоанн Златоуст** (т.11, ч.1, б.13): ««Они, – говорит, – дойдя до бесчувствия, предались распутству так, что делают всякую нечистоту с ненасытимостью…» (ст. 20). Здесь он показывает, что причиной их окаменения была их жизнь; жизнь же их была такой по их собственной беспечности и небрежению. … Слово – "предал" значить здесь – "попустил". …"Ибо всякий, делающий злое", – сказано, – "ненавидит свет и не идет к свету" (Ин. 3:20). В самом деле, каким бы образом человек нечистый, валяющийся среди тел всяких женщин, гораздо больше, чем сколько свиньи валяются в грязи, жадный до денег и нисколько не любящий целомудрия, мог решиться на такую (добродетельную) жизнь? У них, говорит (апостол), такой образ действий обратился как бы в правило. От этого-то (и происходит) их окаменение, от этого – помрачение ума. … И подобно тому, как, погрузившись глубоко в воду, мы не можем видеть солнца оттого, что над нами изобильная вода составляет как бы какую стену, – так и в мысленных очах происходит окаменение сердца, когда никакой страх (Суда) не тревожит души. "Нет, – говорит, - страха Божья пред глазами его" (Пс. 35:2). И еще: "Сказал безумец в сердце своем: нет Бога" (Пс. 13:1). Окаменение происходит не от иного чего, как от бесчувственности … Так, когда сгустившиеся мокроты сосредоточатся в одном месте, тот член мертвеет и делается бесчувственным; хотя бы ты стал его жечь или резать, что бы ни делал с ним, он (ничего) не чувствует. … Не по случайному, говорит, увлечению они грешили, но совершали все эти преступные действия, сами заботясь о них. "Делают всякую нечистоту". Нечистота всякая – это любодеяние, блуд, сладострастная любовь к отрокам, зависть, всякая страсть и невоздержание».

Во-вторых, заметим, что, охваченный плотским желанием, человек не думает и о том, что он причиняет кому-то душеную боль, поступает подло по отношению к Богу и людям, предает их и т.п., т.к. он думает только о своем удовольствии и выгоде, что помутняет его ум, и он ни о чем другом не может думать. А если и пробьется у него глас совести, то он тут же находит оправдание себе и все равно грешит.

К тому же и бесы внушают им помыслы, которые слушает плотоугодник и грехолюбец.

**Василий Великий** (Толк. на пророка Исаию, гл.5): «…«И как они не заботились иметь Бога в разуме, то предал их Бог превратному уму делать непотребства» (ср.: Рим. 1, 28, 26), то есть отвергающие охранение посредством слова (Господня) преданы скотским помыслам и злым бесам, внушающим нечистое».

**Иоанн Лествичник** (Лествица, сл.26): «Когда (бесы) одолеют душу, и свет ума помрачат, тогда не будет более в нас, окаянных, ни трезвенного внимания, ни рассуждения, ни сознания, ни стыда, но место их заступят беспечность, бесчувствие, нерассуждение и слепота ума».

### Ложный христианин считается глупцом

При таком помрачении ума человек считается глупым (как бы он не думал о себе, что он умен).

**Иоанн Златоуст** (т.4, Беседы на книгу Бытия, б.2): ««Всякого, - говорит Господь, - кто слушает слова Мои сии и исполняет их, уподоблю мужу благоразумному» (Мф. 7, 24). Видишь, как Он желает, чтобы мы не только слушали, но и исполняли и показывали делами то, что слушаем, называя мудрым того, кто поступает сообразно с словами, а глупым того, кто не идет далее слов. И это справедливо, потому что последний, говорит Господь: «построил дом свой на песке», от чего он не мог вынести напора ветров, но тотчас упал (гл.7, 26, 27). Таковы души беспечные, не утвердившиеся на духовном камне».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п.38. Поуч. 2-е в неделю 13-ю по Святом Духе): «Не между разумными, но между глупыми считай и того, кто в сердце своем насаждает вместо лозы — Христа — хворост страстей и грехолюбия и родит вместо гроздей тернии».

### «Сердца слепота есть развратность души и безсовестие. … Видит (человек), что есть правда, но оную нагло нарушает»

**Платон Митр. Москов.** (т.14, Слово в неделю о слепом): «Слепота есть или телесная или душевная: так как и зрение есть или телесное или душевное. Когда очи тела нашего при сиянии солнечном, могут одну вещь отличить от другой – тогда мы видим: но когда не можем – тогда мы слепы. И сие зрение или слепота суть телесные. Но когда мы при сиянии рассудка и благодати Божией, можем различать истину от лжи и правду от неправды, тогда мы душевно видим; но когда не можем, тогда мы душевно слепы. И сие зрение или слепота суть душевные. … Сердца слепота есть развратность души и безсовестие. Видит развратный человек, что есть истинна, но против нее вооружается. Видит он, что есть правда, но ее нагло нарушает. Таковые, по пророку, сладкое называют горьким; и горькое сладким: «И горе таковым» (Исаии гл. 5, ст. 20)…. Но что была за причина такового превращения? Причина тому есть страстью объятое сердце. … «Слепота ума» может быть от нерадения, от худого воспитания, от сиротства, и от неимения достатка к снисканию просвещения. Но «слепота сердца» происходит от наших самопроизвольных пороков и страстей. Человек, привыкший (жить по своей воле), пренебрегающий всякую святость законов, не уважающий честности, угнетающий свою совесть, заражает сам себя «слепотою сердца». … Слепота ума может прилежанием, советами, наставлением разумных людей истреблена, или уменьшена быть. Но слепотою сердца зараженный человек труднее всего может исцелен быть. Ибо он советы и наставления отвергает; поскольку почитает себя и без того просвещенным: а потому и врачевство остается без действия, и врач только с пролитием слез на него взирает».

И своего страшного стояния душа не видит и не чувствует.

**Иоанн Златоуст** (т.7, ч.1, б.4): «…душа наша не только безобразна, но даже зверообразна, и стала сциллою или химерою, упоминаемыми в языческом баснословии, (но мы) нимало не чувствуем».

А вот поучения, как блуд и пьянство несут ослепление ума и сердца.

**Дмитрий Ростовский** (Летопись…, События в 5-м столетии 4-го тысячелетия): «…Когда любострастная похоть блудная возьмет в ком-либо верх и войдет в обычай, то ослепляет человека; если она и не делает слепыми плотские очи такого человека, то, однако, погубляет умные его очи, чтобы не видеть ему ни Бога, ни людей и ни себя самого. Ибо такой человек уже ни Бога не боится, ни людей не стыдится и ни себя не щадит, но как слепой в яму, так и он в блудную пропасть падает и погибает. Это святой Амвросий изъясняет, говоря: "Блудное любострастие слепо и ничего перед собою не видит". Не видит Бога слепотствующий умом своим блудник, ибо небрежет о Его гневе и не устрашается грозной Его мести. … Наконец, слепотствующий умом своим блудник не видит и самого себя, то есть не заботится о пользе своей, не смотрит, сколь великих благ лишается…».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п.39. Поуч. в неделю 14-ю по Святом Духе…): «…Первая гроздь пьянственного, желчного винограда есть помрачение ума, изменение разума и погубление памяти, ибо пар и сила вина … туманит мозг и смущает ум. Поэтому-то много таких, которые в пьяном состоянии не помнят себя, не знают, что делают и что говорят, подобно безумным; если с ними случится далее какое-либо зло, бесчестие ли, раны ли, они на утро ничего не помнят. На таких исполняется написанное в Притчах: «били меня, мне не было больно; толкали меня, я не чувствовал» (Притч. 23: 35). Другая гроздь есть бесстыдство, ибо пьяный никого не стыдится, но, потеряв стыд, произносит скверные, хульные, бесстыдные, скаредные, невыносимые для целомудренного слуха слова. Уста его делаются как бы пустым хлевом, полным смрадного гноя, а язык его как бы лопатой, выбрасывающей гной. Сердце такого есть ничто иное, как сокровищница многих зол, из которой не может происходить ничто доброе…».

Добавим еще и то, что ложные христиане являются хулителями Бога и от них удаляется благодать Божия (о чем будет сказано позже), и это также вводит их в духовное ослепление.

**Василий Великий** (Беседы, б.24): «Как сомкнувший глаза имеет в себе свою тьму, так отлучившийся от Духа, став вне просвещающего, объемлется душевною слепотою».

### Грешник духовно ослеплен сластолюбием и не видит грех, как «ужасное страшилище»

Так как ложный христианин любит грех по его «сладости» для него, то он также никак не может видеть и чувствовать его таким, каким он является – «мерзким, гнусным чудовищем».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 419): «Златоуст святой, изображая гнусность греха и мерзкое тому рабство, уподобляет его жене зверообразной, варварской, огнем дышащей, некрасивой, черной (Беседа 9-я на 1-е посл. к Коринф.). Этому мерзкому чудищу разумное Божие и образом Его Божественным почтенное создание — человек — служит, повинуется, прилепляется и делает так, как тот, который, будучи царевым сыном и царскою багряницей одет, презрев высокую царскую честь и свергнув с себя одеяние многоценное, одевается в гнусное рубище, и, оставив красивую и многоценными украшениями одетую свою жену, прилепляется к мерзкой и безобразной блуднице, любит ее и угождает ей».

**Тихон Задонский** (т.5, О грехе): «О, если бы тебе, грехолюбивый грешник, можно было бы увидеть грех, который со сладостью совершаешь, увидел бы ты ужасное страшилище, которое и самого демона гнуснее, и непременно бы сам от себя хотел убежать и скрыться, так как внутри себя такую мерзость носишь! Не видна тебе ныне его мерзость, так как она внутри тебя, в сердце твоем кроется, но откроется тебе тогда, когда на позор миру всему явится и то, что ныне в сердце сокрыто было, тогда внешне проявится. Когда телом и душой, как эфиоп страшный, перед неумолимым Судом Божиим явишься, и пожелаешь скрыться и обратиться в ничто, но не сможешь, так как всегда мерзость эта с тобой будет и совесть твою, как червь, без конца будет уязвлять».

### Ложный христианин находится в духовном ожесточении и нечувствии

Мы уже упоминали об ожесточении грешника, когда он упорно живет в грехах против воли Божией, и скажем об этом еще раз.

**Иннокентий Херсонский** (Лекции, л.6): «Ожесточение. Оно состоит в сильной привычке ко злу, так что добро становится для ожесточенного враждебным. Название это взято от свойства некоторых тел, которые, чем долее бывают больны, тем более грубеют и каменеют, так что огонь и железо уже не действуют на них. Священное Писание называет это состояние окаменением (Еф. 4; 18). … Это состояние есть уже высшая степень греховности. Его достигают не все, но только великие грешники, и то не всецело, а в одном каком-либо пороке. Признаки сего состояния — нечувствительность и многократное повторение одного и того же порока».

**Иннокентий Пензенский** (Христианское нравоучение, или богословие деятельное подлежательное, ч.4): «… (Такое состояние) можно выразить и объяснить вообще состоянием ожесточения, в котором плотская сила по причине многократно повторяемых действий, ей свойственных, приобретает характер привычки, противится Божественной благодати. Таковое состояние в Св. Писании называется жестокосердием (Мф.19,8); оно сопровождается грубостью и объясняется через уподобление камню (Иер.5, 3), железу и меди (Иер.6, 28)».

**Иннокентий Пензенский** (Проповеди, Слово в день тезоимен. князя К.П. (Нечестие разливается всюду…): «(Любители обыкновений суетного мира, дополняющих успехи нечестия) знают, что нечестие есть повреждение ума и воли, есть произведение отца лжи, князя века сего, диавола. Знают, что оно основано на неправде, поддерживается хитростью и пронырством; знают, что нечестием сокрушают жизнь свою, что умножают горести и без того горестного состояния; что лишаются истинного благородства — честности, оставляют детям своим в наследство болезни, гнусный образ жизни, в наследство также и вечную смерть. Наконец, знают, что раздражают Бога и побуждают Его на скорое мщение. Боже мой! Знают все это, однако, за необходимое почитают продолжать нечестие. Какое миролюбцев ослепление! Какое бедствие!».

**Ефрем Сирин** (О памятовании смерти, о добродетели и о богатстве): «Нерадивый, если и слушает Писания, возвещающие о будущих наказаниях по смерти, то принимает сие без всякого чувства, как будто наказания назначены кому другому, а сам он не подлежит обвинению».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Ефес. 4.18): ««Будучи помрачены в разуме, отчуждены от жизни Божией, по причине их невежества и ожесточения сердца их». … Отчуждение от жизни Божией последовало за невежеством и окаменением сердца как следствие. Когда началось такое отчуждение, невежество и окаменение сердца (тогда) способствовали укоренению его, а когда оно укоренилось, то и Бог закрепил его за ними, как наказание…. Но, собственно говоря, все эти три — омрачение смысла с невежеством (т.е. неистинные понятия и идеи – от сост.), отчуждение от жизни Божией и окаменение сердца, идут вместе как прямое следствие осуечения ума, или заглушения духа».

**Иннокентий Херсонский** (О грехе и его последствиях, гл. Слово о том, чем грех соблазняет человека…): «Самая сладость греха, в чем бы она ни состояла, имеет ужасные свойства. Вкушаемая, она обессиливает человека во всем существе его, отнимает у него часть внутреннего чувства и разумного самосознания, неприметно погружает таким образом сначала в сон духовный, а потом в душевное оцепенение мертвенность. Обумерщвленный страстями грешник, видя, не видит, слыша, не слышит. Сколько ни восходит над ним солнце благодати, сколько ни орошается он струями слова Божия и христианских наставлений, сколько ни гремит над ним гром самого гнева Божия: - все это для него как бы не существует, потому что грех ослепил его ум, подавил в нем совесть, обмертвил его дух».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п. 50. Поуч. в неделю 27-ю о жене скорченной, и др.): «Жить в присутствии Божием — значит жить в Самом Боге. А живущий в Боге делается как бы из человека богом, и таким приличествует сказанное Давидом: «Я сказал: вы — боги» (Пс.81,6). Бог назван в Святом Писании огнем: «Бог наш Огонь» (Евр.12, 29). А чему подобен ожесточенный грешник? Он — как камень или железо, тяжкосердый, каменносердечный. Огонь по природе горяч, а камень и железо по природе холодные, ледяные. (п.51. Поуч. в неделю 27-ю по Пятидес.) … Нечувствительность или безболезненность душевная — это сердечное окаменение, происходящее от долговременного греховного обычая. Как не болит камень, когда его секут или бьют, так окаменелый грешник, болея душой, не чувствует, имея злую совесть, не болеет сердцем, в своих греховных язвах не чувствует боли, сам не знает своей беды, не думает о своей погибели и не боится осуждения во ад. Он имеет тяжкие грехи, но не страдает совестью, не следит за собой, как будто это не он, как будто у него не будет потребован отчет в его беззакониях, как будто минует его Страшный Суд, грозное испытание, огонь неугасимый, червь неусыпающий и вечная погибель: он «имеет», но не «страдает». Крайнее окаменение, омертвение, нечувствительность и безболезненность заключаются в том, что кто-либо имеет великую смертельную язву, но не ощущает болезни. Последнее же безумие заключается в том, чтобы падать в яму, в пропасть, и не знать этого своего падения, не смотреть на него и не бояться. Это похоже на пьяницу, безмерно упивающегося, который не понимает, что с ним делается, бьют ли его, или он сам, упав, убился и ушибся, и не помнит он, как смеются над ним. Ничего этого он не вспоминает наутро…. Поистине, то же происходит и с окаменелым, бесчувственным грешником. Часто упиваясь плотскими житейскими сластями и страстями, как неким сладким, но полным смертоносного яда питьем, он врагом своим, обычаем своим злым, врагом домашним — телом своим, часто и тяжко ранится, ранится как бы мечом, копьем или стрелой дел греховных, но болезни в душе своей, в совести своей, он не ощущает. «Били меня, — говорит, — и мне не было больно». Надругаются невидимо над ним бесы и смеются, видя его скверные дела, а он не только не знает об этом, но даже и подумать об этом не хочет: «Ругали меня, — говорит, — я же не чувствовал». … Ходит по следам его смерть, желая нечаянно посечь его; ходит вслед за ним дьявол, как лев, рыкая, ища случая внезапно поглотить его; открывает и ад огненный уста свои, чтобы уже пожрать; а ожесточившийся грешник, придя в глубину зол, пренебрегает всем этим, душа его не чует всего этого и не боится. Это и есть жена, «имевшая» недуг, но не «страждущая», это и есть душа, имеющая тяжкие грехи, но не чувствующая своей погибели. Сердце человека, имеющего такой душевный недуг, в Святом Писании уподобляется камню и железной наковальне. Например, в книге Иова пишется так: «Сердце его не подвигнется, как камень, стоит же, как наковальня, непобедимо» (Иов. 41, 16). Сердце — это камень и наковальня. Камень тверд, но все же кое-как его можно сокрушить молотом или топором, а наковальню бей со всей силы молотом, бей сто раз, бей тысячу раз, но не сокрушишь. Хотя Святое Писание назвало сердце ожесточенного человека камнем, но после, как бы исправляя погрешность, называет его наковальней: сердце человеческое — это камень, впрочем, нет, не камень, но тверже камня, тверже настолько же, как и наковальня. О, жесткость сердечная! О, бесчувственность душевная! Скорее камень сокрушишь, чем сердце, являющееся как бы наковальней! … Каков же нрав того адамантового сердца, это описал некий Неотерик таким образом: «Окаменелое сердце — то, которое не чувствует самого себя, не понимает, не сокрушается умилением, не смягчается благоговением, не умиляется молитвой, не боится угрозы, а ударяемое ожесточается еще больше, неблагодарно за благодеяния, недоверчиво в советах, сурово на судах, бесстыдно в позорных делах и словах, бесчеловечно в человеческом, глупо в Божественном. Несмотря же на все это, оно гордо, как будто оно премудро, но прошедшее забывающее, за исключением злопамятства, о настоящем не заботящееся, о будущем не думающее. Говоря же вкратце, окаменелое сердце есть то, которое «ни Бога не боится, ни людей не стыдится» (Лк. 18, 2), ни погибели своей не ужасается». — Святой Иоанн Лествичник приводит жесткость и окаменение бесчувственного сердца в образе некоего беседующего лица и говорит так: «Томитель и злодей, то есть бесчувственность сердца, говорит: «Мои подчиненные смеются, видя мертвых; на молитве стоят окаменелые, жестокие, темные; стоя пред священной Трапезой, ничего не чувствуют; причащаясь Святых Даров, принимают как бы вкушение простого хлеба. Я смеюсь, видя плачущих, я привык убивать все рождающееся от любви Божией; я мать смеха; я питатель сна; я друг сытости; я сплетаюсь с неблагоговением; когда же обличают меня, я не болею» (Слово 18). … Разобрав и поняв, слушатели мои, таковую тайну того слова, будем остерегаться такого ожесточения, сердечного окаменения, душевного бесчувствия, ибо имеющий такое сердце не получит небесного царства».

**Иннокентий Херсонский** (Беседа в день Сретения Господня): «Будем, братие, и мы блюстись сего духа нечувствия и ожесточения, который погубил древнего Израиля, но сам не погиб с ним. Мы не можем уже, подобно Иудеям, не узнать Спасителя своего, ибо каждый из нас, с самого младенчества, посвящается Ему во храме так же, как Он Сам посвящен ныне Господу: но можем, подобно им, отвергать Его нашим неверием, оскорблять нашей нечистотой, распинать нашими грехами. А это, братие, стократ хуже того, что было с Иудеями; ибо если отвержение Неузнанного есть великий грех, то, что сказать об отвержении Познанного! Апостол видел некогда в духе участь тех, кои, познав Сына Божия, изменяют Ему своей жизнью, - и в ужасе воскликнул: «Страшно впасть в руки Бога живаго!» (Евр. 10; 31)».

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.1, б.55): «… нет ничего хуже души ожесточенной; хотя бы она видела знамения, хотя бы чудеса, – она все остается в том же бесстыдстве. … Поэтому-то Павел неоднократно говорит: "чтобы кто из вас не ожесточился, обольстившись грехом" (Евр.3:13). Как силы телесные со временем мертвеют и теряют всякую чувствительность, так и душа, одержимая многими страстями, становится мертвою для добродетели. Тогда, чтобы ты ни представлял ей, она ничего не чувствует; хотя бы угрожал наказанием или чем другим, она остается бесчувственной».

И так как эти люди еще и постоянно лгут и лукавят, то это также делает душу бесчувственной, бесчеловечной, циничной и бесстрашной, т.е. такой как бесы. И особенно это укореняется, если человек не разоблачен, безнаказан и рядом с ним такие же, как и он. Это его поддерживает, и он все более и более гордится собой - как искусно он может обманывать людей, а такие же примеры грехов в его окружении подавляют его страх получить порицание и наказание.

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.3, п.290): «Худо грешить, а еще хуже — греша, оставаться бесчувственным, но повредить произволение и не иметь правого суждения о делах, иной по праву назовет всего худшим. Первый, может быть, перестанет грешить, другой приобретет, как ни есть, ощущение язв, и взыщет врача, а последний, с услаждением пребывающий во грехе, даже хвалит делающих это. … Нерадивый устыдится и, может быть, придет в покаяние, (а) кто собственным своим приговором оправдывает страсть, тот не воздержится от порока, не устыдится, но будет еще величаться».

 **Игнатий Брянчанинов** (Советы относительно душевного иноческого делания, гл. 50): «Так важно состояние нечувствия для невидимого врага нашего, что он всячески старается удержать нас в нем и укрепить, не возмущая ни другими страстями, ни искушениями извне, потому что самомнение и самодовольство, которыми обыкновенно сопутствуется нечувствие, самообольщение и гордость, которые обыкновенно бывают последствиями укоренившегося нечувствия, достаточны для отъятия всех духовных плодов, для погибели. Нечувствие тем страшно, что обладаемый им не понимает своего бедственного состояния: он обольщен и ослеплен самомнением и самодовольством».

И к тому же, находясь в постоянном таком бесчувственном духовном состоянии и уже с порочным умом, в котором делаются страстные вывода, суждения, оценки, человеку уже нравится быть таким, и дух покаяния его не касается…

## Раздел 3.2. К ЛОЖНЫМ ХРИСТИАНАМ ОТНОСЯТСЯ СЛОВА: «КТО ДЕЛАЕТ ГРЕХ, ТОТ ОТ ДИАВОЛА» (1 Ин.3,8)

Мы уже упоминали выше, что грешник входит в некую духовную связь с бесами, исполняя волю диавола.

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.116): «Христиане, которые беззаконничают, тяжко перед Богом грешат, и больше, чем язычники. Ибо, отрекшись от дьявола в крещении, пристали ко Христу, и опять, отстав от Христа, уклонились во след дьяволу».

И происходит это, когда люди «не хотят сами спасения» через исполнение воли Божией (т.е. заповедей).

**Лука Крымский** (Сб. «Спешите идти за Христом», О предопределении): «… Род грешников, исчадие тех, кто нечестив, кто ненавидит Бога — оставляет Бог. Бог не хочет их погибели, но так как они не хотят сами спасения, ищут погибели, предоставляет их собственной судьбе. А какова судьба, если оставит Бог, если люди не имеют благодатной помощи Божией? Попадают они во власть диавола, их терзают бесы; всё доброе, что еще остается в их сердце, бесы истребляют, — и всё более и более укрепляются эти люди во зле».

В этом разделе подробнее скажем о духовной связи плотских ложных христиан с диаволом/бесами.

Мы уже говорили частично об этом во втором разделе: «У невоздержанного, духовно мертвого человека воля связана и покорена диаволу». Почему вновь выделяется этот вопрос? Потому что нам, привыкшим воспринимать мир и людей (особенно знакомых и близких) через привычное чувственное восприятие, тяжело воспринять, что в них может быть бес: ведь по внешнему виду и голосу он такой же: вот он говорит, улыбается и т.д., как всегда, и ничего не видно, и не ощутимо, разве что его поступки и слова бывают злыми, порочными, лживыми (но такими же бывают многие, если не все). Но надо знать, что именно последнее и является признаком того, что он служит диаволу и его внутренний человек – безнравственен, порочен и подобен ему. И вот что говорится о пребывании бесов в людях:

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические опыты, т.2, Слово о молитве Иисусовой): «… нужно сказать несколько слов о пребывании бесов в человеках. Это пребывание бывает двоякое: одно может быть названо чувственным, другое нравственным. Чувственно пребывает сатана в человеке, когда существом своим вселится в тело его и мучит душу и тело. Таким образом, в человеке может жить и один бес, могут жить и многие бесы. Тогда человек называется беснующимся …. Нравственно пребывает сатана в человеке, когда человек сделается исполнителем воли диавола. Таким образом, в Иуду Искариотского «вошел сатана» (Лк.22.3), то есть, овладел его разумом и волей, соединился с ним в духе. В этом положении были и находятся все неверующие во Христа. … В этом положении находятся более или менее, смотря по степени греховности, крестившиеся во Христа, но отчуждившиеся от Него согрешениями».

Итак, мы говорим сейчас о нравственном пребывании диавола в человеке и уподоблении ему.

### Грехолюбивый (напр.: блудник, пьяница, вор) «становится жилищем для духов тьмы», «чадом диавола», духовно бесноватым и т.п.

Уже, думаю, понятно, что, если христианин живет в плотских удовольствиях (блуде, пьянстве, веселии, погоне за деньгами, лжи и т.п.), то он - являясь «рабом греха» и укрепляясь в нем, еще и служит сатане, и внутренне уподобляется ему, потому что:

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл.,1, 24): «Когда плоть похотствует на духа, ей покровительствует диавол и ангелы его, все духи нечистые…».

**Иоанн Златоуст** (т.10, ч.1, б.9, и др.): «…бесчеловечие делает людей зверями. А кто испытает душу таких людей, тот назовет их не только зверями, но даже демонами. Они исполнены крайней жестокости и вражды к ближним: нет в них ни желания царствия, ни страха геенны, ни стыда пред людьми, ни милосердия, ни сострадания, но бесстыдство, наглость и презрение ко всему будущему; вещания Божии о (будущих) мучениях кажутся им басней, угрозы – посмешищем».

**Иннокентий Херсонский** (О грехе и его последствиях, Слово о том, что грех неминуемо подвергает человека мучительному владычеству дьявола): «…Грех предает человека во власть дьяволу тем, что настраивает существо его дьявольски. Как человек добродетельный посредством благой жизни восприемлет на себя все черты образа Божия, соделывается богоподобным, вследствие сего привлекает к себе благодать Божию и становится обителью Духа Святаго, так грешник нераскаянный, посредством нечистой жизни и злых нравов, приемлет на себя образ дьявольский, становится подобным ему в ненависти к истине и добродетели, привлекает к себе нечистыми похотями злых духов и обращается в жилище для них».

Святые отцы говорят о таких людях, что они: «чада диавола», что «в них живет бес» и др.

**Феофан Затворник** (Мысли на каждый день года, Неделя 4-я по Пятидес., Среда): «Во всяком человеке, нераскаянно живущем во грехе, живет бес, как в доме, и всем у него распоряжается».

**Лука Крымский** (Проповеди, т.1, Слово на Пассии. 9-е): «Но не думайте, что один Иуда был жилищем сатаны: было много людей, до такой степени погрязших во зле, во лжи, в убийстве, воровстве, что и в них вселялись злые духи».

**Блж. Феофилакт** (Толк. на 1-е посл. ап. Иоанна, гл.3): «Всяк, кто делает грех, потому, что грешит, есть от диавола и называется «сыном диавола», как апостол Павел сказал Елиме: «сын диавола! перестанешь ли ты совращать с прямых путей Господних?» (Деян. 13,10)».

**Иустин Попович** (Толк. на посл. ап. Иакова, 3.10): «… «чада дьявола» познаются от неправды, ненависти, от греха и беззакония. В действительности в мире существует две семьи – одна Божия и другая дьявольская. Каждый человек должен принадлежать к одной из них. Если он правдив, то принадлежит Богу, если он грехолюбив, то принадлежит дьяволу».

**Цветник священноинока Дорофея** (гл. 25): «А духи лукавые – это тьма, и пребывают в грязных, загаженных, похотливых и грехолюбивых сердцах. И от них умножаются в человеке стремление к наслаждению, различные греховные вожделения и страсти. Поскольку сердце, оскверняемое различными нечистыми желаниями, становится жилищем для духов тьмы, и от них омрачаются и чернеют ум и душа, сердце и тело человеческие. Не хочет свет пребывать во тьме, грязи и тине, а тьма, тина и грязь – не могут пребывать со светом и чистотой. Одно может быть внутри: или Дух Святой, или делатель страстей и дел его. Где Дух Святой, туда страсти не смеют приблизиться. А где страсти, там не хочет пребывать Дух Святой, а только лукавый».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.16): «Эти три - сластолюбие, сребролюбие и славолюбие - порабощают человека диаволу. И христианин, предающийся плотским сластям, уже не Христов есть раб, а раб греха и диавола; также христианин, обладаемый сребролюбием и любящий деньги, уже не христианин, а идолопоклонник, как говорит божественный Павел; равно и тот, кто любит славу человеческую, не христианин есть истинный, а некий изрядный воин диавола. Кто обладаем или каждою из сих страстей, или одною какою из них всецело, тот не имеет общения с Богом - Пресвятою Троицею, Отцом, Сыном и Святым Духом, хотя бы он постился, совершал бдения, спал на голой земле, и всякое другое нес злострадание, хотя бы имел всезнание и мудрость».

**Игнатий Брянчанинов** (Слово о чувственном и о духовном видении духов): «… человек участвует в падении отверженных ангелов, и если последует злым внушениям, приносимым ими, возникающим из падшего естества, то делается подобным демону».

**Игнатий Брянчанинов** (Советы относительно душевного иноческого делания, гл. 50): «Проводящие греховную жизнь произвольно, по любви к ней охотно впадающие во всякий грех, какой бы им ни представился, признающие наслаждением жизни блуд в различных его видах и всякое другое преступление евангельских заповедей, – суть чада диавола, хотя бы и именовались христианами, хотя бы участвовали в некоторых церковных молитвословиях и обрядах, хотя бы прибегали к таинствам, им в наругание, себе в осуждение».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 419): «Гнусными и страшными именами называет святое Божие слово тех людей, которые бесстрашно на грех дерзают и в непокаянии находятся. Называет «сынами дьявольскими»: «Ваш отец диавол; и вы хотите исполнять похоти отца вашего», — говорит Христос беззаконным иудеям (Ин.8:44). «Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил», — говорит Иоанн святой, и ниже говорит: «Дети Божии и дети диавола узнаются так», — где чадам Божиим, которые греха не творят, противополагает чад дьявольских, которые творят грех (1 Ин.3:8-10). И еще: называет «врагами Божиими». «Прелюбодеи и прелюбодейцы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? Итак, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу» (Иак.4:4). То же и в Псалмах видишь и читаешь и в прочих Писания местах. Гнусно быть, христианин, сыном дьявольским. Бесстыдно и страшно быть врагом Божиим. Бесстыдно — ибо беззаконник против Создателя и Благодетеля своего, Которому должен быть благодарным, враждует, разоряя закон Его святой. Страшно — ибо Бог праведный есть Судия, и воздаст месть врагам Своим. «Мы знаем Того, Кто сказал: у Меня отмщение, Я воздам, говорит Господь» (Евр.10:30)».

**Иннокентий Херсонский** (О грехе и его последствиях, Слово о том, что грех неминуемо подвергает человека мучительному владычеству дьявола): «Чем обыкновенно обнаруживается власть дьявола над грешником? Тем, что он поспешно погашает и задушает в нем все доброе, начиная от первых понятий ума о Боге и законе, до последних угрызений совести, тем, что он постепенно переливает из себя в грешника все злое и богопротивное, начиная с нечистых мыслей и желаний до самых ужасных преступлений. Переходя от одного греха к другому, из разврата в разврат, от нечувствия и ожесточения к большему нечувствию и окаменению, грешник наконец созревает в зле до того, что чувствует прямое и постоянное отвращение ко всякому добру, неудержимое стремление ко всякому злу, явно презирает все святое, глумится безумно над собственною душою и совестью, готов на открытую брань с Самим Творцом».

А вот что говорят святые отцы о духовной принадлежности диаволу блудников (в разных видах), пьяниц и сребролюбцев.

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические сочинения, На слова Писания: «а блудяй…»): «Всякое рабство греху безславно, ибо бесчестит благородство души; но блудодей есть самый безславный раб греха; ибо осужденный им выгребать свои нечистоты, он собирает кучи скверн и исправляет нечистую работу. Не гнусно ли ходить около нечистот, тереться около предметов постыдных, иметь тело, не отличающееся от рубища? Ибо какое различие между рубищем и блудодеем? Он отторгается от тела Церкви, разрушается ежедневным гниением — греховными удовольствиями, отбрасывается как ненужное рубище, лежит на попрание всем демонам. На нем диавол отпечатлевает свою гнилость».

**Иоанн Златоуст** (т.7, ч.1, б.28): «… когда сладострастный пленяется всякою красотою телесною, тогда он ничем не различается от беснующегося. Будучи облечен одеждою, но, не имея истинного одеяния и лишенный приличной ему славы, он всюду бегает обнаженным, подобно бесноватому, поражая себя не камнями, но беззакониями, которые гораздо тяжелее многих камней. … Подлинно таковы жилища блудников, исполненные великого зловония и гнилости. А что сказать о сребролюбце? Не таков ли и он? Кто может когда-либо связать его? Каждодневные страхи, угрозы, увещания и советы? Но он все эти узы расторгает, и если кто придет освободить его от уз, заклинает не освобождать его, почитая величайшим для себя мучением - не быть в мучении. Что может быть бедственнее этого?».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п.31. Поуч. 2-е в неделю 5-ю по Святом Духе): «Бесы просят войти в свиней, означающих собою грешников. Они проявляют здесь-то свое желание, что им очень приятно жить в людях блудных, проводящих свинскую жизнь, как в существах, более всего подходящих к ним, ибо живущий блудно и невоздержно подобен не только свинье, но даже самому бесу…. Как смрадна свинья, так смраден и бес; так же смраден и грешник. … Бесы любят жить в свиноподобных блудниках, ибо они суть истинные дома их. Как странник желает достигнуть своего дома и жить в нем, так и бесы, переходящие с места на место, желают жить в блудниках, как в истинных своих домах. В повествованиях пишется, что в Карфагене произошел такой случай. В одном месте стоял идол языческой богини Венеры. Венера же — это блудная жена, которую нечестивые эллины изобразили крайне бесстыдно, в нагом виде, в соблазн всем проходящим мимо. Однажды кто-то из девствующих, идя мимо, увидел бесстыдную наготу этого женского идола, и тогда в сердце его появился скверный помысл: он начал услаждаться нечистыми мыслями и распаляться похотью. И вот, когда он долго удерживал в себе тот греховный помысл, услаждался им и желал самого дела, тотчас сделался он жилищем беса: дух нечистый вошел в него и стал мучить его. Видишь, как уже только замышленная нечистота соделывает человека вертепом разбойнику — диаволу. Что же можно сказать о блудной нечистоте, исполняемой самим делом? Не поселится ли в ней диавол, как в своем истинном жилище? Слышишь ли сие, прескверный блудник? Разве не знаешь, что в тебе живет бес? Не ощущаешь ли ты его в себе? Или, быть может, не веришь сказанному? Преподобный Иларион некогда изгонял из девицы беса, которого в нее вослал волхвованием один блудный юноша. Изгоняя его, он спросил: «Почему ты не вошел в того юношу, который тебя поселил здесь?» Бес же ответил: «Тот юноша имеет в себе иного друга моего, любострастного блудника беса». Внемлем сему: в блуднике живет блудный бес, который мучит его блудным распадением».

**Троицкие Листки** (565. Слово о пьяницах): «... Поистине достойно удивления, как это христиане смеют оскорблять своего Творца и угождать диаволу, от которого отреклись при Святом Крещении, как не стыдятся они пьянства и творят противное не только закону христианскому, но и простому здравому смыслу человеческому. Над ними смеются и неверующие, восстанут, воистину восстанут в день Суда Божия нечестивые турки и татары и обличат нас, христиан, в том, что они по одному слову своего пророка Магомета во всю свою жизнь не вкушают вина, а христиане вовсе не хотят слушать повеления Сына Божия, Иисуса Христа, Господа, Учителя и Спасителя своего…».

Святые отцы также объясняют, как постепенно происходит вселение диавола в человека.

**Феофан Затворник** (Рукописи из кельи – 2, Наставления святых отцов о том, как достигать совершенства …): «Диавол нападает обыкновенно на слабую сторону (христианина – от сост.) в той надежде, что привычка, окрепши от долговременности, получает силу природы, особенно у тех, кои довольно нерадивы».

**Лука Крымский** (Проповеди, т.1, Слово на Пассии. 9-е): «Как это постигнуть нам, чтобы сердцем человеческим целиком мог завладеть диавол, чтобы сатана вошел в человека? Вот как возможно. Сатана не сразу вселяется в сердце человека, он не имеет власти войти в него, в особенности, если это сердце освящено великими таинствами покаяния и причащения. Сатана не может прямо, дерзко, насильно войти в сердце, если живет в нем Дух Святой, ибо вместе с Духом Святым сатана обитать не может: нет места Велиару там, где Бог. Сатана не сразу вошел в сердце Иуды. Он соблазнял Иуду и раньше на зло и предательство и продолжал соблазнять в течение долгого времени, вероятно, в течение всех апостольских лет Иуды, а может быть, и ранее. Ибо читаем у Евангелиста Иоанна, что Иуда был вором: носил ящик, в который опускали пожертвования, и воровал из него. Значит, и раньше, и до апостольства был вором и сребролюбцем. Когда же овладел полностью сатана сердцем Иуды? Тогда, когда уже окончательно созрело у Иуды решение предать Спасителя, и оставил его Дух Святой, и стал он домом сатаны. Это запомните».

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.2, 454): «Падающие и не осмеливающиеся приступать к священным Тайнам – благосознательны, и скоро могут достигнуть того, чтобы не грешить. А согрешающие и осмеливающиеся нечистыми руками касаться пречистых Таин … достойны тьмочисленных наказаний. Ибо, по неложному слову Павлову, делают они себя повинными Телу и Крови Господни (1Кор.11:37). Почему к первым не с такою силою приступает диавол, зная, что, хотя они и падают, но, сознавая сие, хранят уважение к Божественному, а на последних, которые грешат и не сознают того или, хотя и сознают, но пренебрегают тем и осмеливаются касаться священных Таин, диавол, справедливо почитая сие признаком совершенного бесчувствия и развращения, нападает всеми силами. Так поступил он и с предателем. Ибо вошел в него, не потому что пренебрег … Владычней Кровью, но потому что из лукавства Иуды сделал заключение о неисцелимой уже болезни его. Поскольку Иуда замышляет предать, но не отказывается от приобщения, то диавол увлекает его. А если бы увидел его сохраняющим благоговение к Божественному Таинству и отказавшимся, то, может быть, миновал бы его, как еще трезвенного. Но поскольку увидел, что он отуманен любостяжательностью, что нет уже в нем правого помысла, но выходит он из себя от ненасытного упоения, а сверх того осмелился прикоснуться к тому, к чему в таком состоянии и касаться не надлежало, то, познав его бесчувствие, всецело вошел в него».

### «Грешник, находясь в таком ужасном плену (бесов), не чувствует своего несчастия»

Также говорится и о том, что:

**Иннокентий Херсонский** (О грехе и его последствиях, Слово о том, что грех неминуемо подвергает человека мучительному владычеству дьявола): «… Грешник, находясь в таком ужасном плену, не чувствует своего несчастия: ибо если б чувствовал, то не замедлил бы освободиться от него, имея на то всю возможность? - Но, братие мои, как бы бедный грешник чувствовал этот плен, когда не может? И как бы он мог, когда собственная его душа настроена грехом по-дьявольски? Чтобы чувствовать в себе присутствие духа тьмы, надобно самому быть светлым, а грешник - сам тьма. На чистом, белом платье и малое пятно тотчас приметно, а платье черное не дает заметить на себе самых больших пятен. В душе светлой и чистой одна какая-либо мысль, вброшенная от дьявола, тотчас производит смущение, тяжесть и боль сердечную, а в душе грешника - темной и оскверненной, и самое присутствие его неприметно. Такой неприметности помогает сам дух злобы всеми силами: ибо, что ему за выгода быть приметным? - давать ощущать себя прямо? Это значило бы заставить бежать от себя. И вот он, тирански властвуя над грешником, в то же время старается держать его в том обольщении, якобы он действует сам по себе, и во всем совершенно свободен. Для большего успеха в сем, дух злобы нередко внушает грешнику неверие в самое бытие злых духов, заставляет отрицать свидетельства о том самого слова Божия, смеяться над теми, кои утверждают противное. … Мало сего: враг Бога и человеков, для упрочения своего владычества над бедным грешником, по свидетельству Апостола, решается иногда на самое отважное средство, а именно забывает как бы свою злую природу, приемлет на себя вид «Ангела светла» (2Кор.11,14), внушая самые благие, по-видимому, мысли, понуждая к совершению некоторых добрых дел, вводя в разумение различи истин и тайн, и все это для того, чтобы, усыпив человека лжеупованием на свою мнимую доброту, спасти в нем для себя какую-либо господствующую страсть, которая одна в состоянии погубить грешника. … Смотря на такого человека, не знают, что думать о нем, самые ближние родственники готовы бежать от него и с ужасом говорят: в нем злой дух! это не человек, а дьявол. Сам несчастный грешник, несмотря на привычку ко всему злому и дьявольскому, по временам чувствует, что он находится как бы в бездне и в каких-то цепях, что внутри его есть кто-то и еще стократ злее и чернее его, что он состоит под влиянием невидимой и богопротивной силы. Отсюда тяжкие и ужасающие вздохи и выражения у грешников: я человек погибший! Меня влечет на грех нечистая сила! За мною ходит злой дух! Лучше бы мне не родиться!».

**Антоний Голынский** (О молитве Иисусовой, гл. Вводная): «Сатана, вселившись в сердце, скрывается в нем, объятом тьмою страстей, всегда действуя, дабы смущать человека и не быть узнанным его в сердце обитанию, услаждаясь страданиями. Сатана - диавол, будучи искони убийца, непрестанно нашептывает из сердца всякую злобу, а делает, скрываясь, подобно от лица самого человека исходящим, дабы не быть узнанным. … Исходящее из сердца зло исходит от виновника зла - диавола, а диавол - льстец, хитрец и, по причине собрания в нем всякой мерзости, (он есть) мерзость. Диавол человека обольщает из сердца рождаемыми им помыслами, обещая всякому то, к чему (человек) имеет большее греховное влечение. Как хитрец и коварный, диавол подходит к человеку всегда тонко, тонкостью, всегда бывающей тоньше тонкости ума. Он покрывает свое мерзкое присутствие, делая им рождаемые помыслы как самим человеком рождаемые и действуемые, и бывает человек всегда пленником и навсегда погибает, если только не Господь защитит человека Своей благодатью, очистив ум его до проразумения всех и всяческих козней, подступов, заходов и обходов его, как грубейших, так и тончайших…».

### Диавол «налагает всегда такие узы и сети, которые принимаю с великим удовольствием», и не принуждает к ним

Те, кто стали «жилищем бесов», сами неосознанно согласились на такое бесоуподобление и их «вселение», по причине того, они хотели получать удовольствия от своих греховных дел.

**Ефрем Сирин** (О страстях): «Враг мой очень искусен: не связывает меня теми узами, какие мне не угодны, а напротив того налагает всегда такие узы и сети, которые принимаю с великим удовольствием; ибо знает, что изволение мое сильнее меня; и во мгновение ока налагает узы, какие хочет. Это достойно рыдания и плача; в этом позор и стыд, что связан я своими хотениями. Могу одним мановением сокрушить узы и освободиться от всех сетей, но не хочу того сделать, будучи одолеваем своими слабостями и произвольно раболепствуя страстям, как обычаям. Еще ужаснее и извлекает у меня слезы стыда, что не выхожу из-под воли моего врага. Связываюсь теми узами, какие он налагает на меня; и умерщвляю себя теми страстями, какие его радуют. Могу сокрушить узы, но не хочу; могу избежать сетей, но не спешу».

**Ефрем Сирин** (О братском вразумлении друг друга): «Если лукавый связывает человека вожделениями, то связывает именно тем самым, чем человек услаждается, чтобы приятны были ему узы его и, услаждаясь узами, не свергал их с себя. Связанный склонностью своей к наслаждению навсегда остается в этих узах. И налагающий на нас узы очень знает, как и чем связать нас. Известно ему, что если наложить на нас узы, которые неприятны нам, то дух человеческий немедленно расторгнет и свергнет с себя такие узы. Поэтому каждого связывает той похотью, которая услаждает его. Впрочем, свободная воля наша всегда может освободиться от этих уз».

Надо напомнить и то, что у человека есть воля склониться на добро - к Богу и на грех - к диаволу. И ни Бог, ни диавол не может принудить человека сделать что-то.

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.2, О хананеянке…, и др.): «… Сосудом чести или сосудом бесчестия человек делается не по воле Божией, но в зависимости от собственного своего расположения, от того, что берет в нем верх – влечение к добродетели или склонность к пороку. (т.12, ч.2, сл. 26) …Никто пусть не винит другого, будто бы тот послужил ему помехой для трудов в добродетели, но пусть все приписывает собственному нерадению. И что говорю я - другого? Пусть не считает никто и самого диавола имеющим возможность воспрепятствовать на пути, ведущем к добродетели: он, правда, соблазняет и подставляет ногу более нерадивым, но не препятствует и не насилует. В этом удостоверяет и самый опыт: когда мы хотим жить трезво, то обнаруживаем такую напряженность, что если даже многие склоняют на путь зла, удерживаемся от их совета, бываем тверже всякого адаманта и закрываем уши от внушающих постыдное; а когда мы нерачительны, то и при отсутствии какого бы то ни было советника или обольстителя, по собственному побуждению устремляемся ко злу».

**Макарий Египетский** (Семь слов, сл. 4, гл.12): «…Бог дает Духа и благодать не для того, чтобы человек впадал в грехи; но люди сами бывают виновниками худых своих дел, не водясь благодатью, и потому уловляясь злом. Человек же может поползнуться и от собственных естественных помыслов, если нерадит, или небрежет, или водится самомнением. … Сверх того, если бы человек сам не дал повода сатане, то сатана не стал бы господствовать над ним насильно. … А если бы сам Господь, если бы и сатана, брали во власть свою насильно, то человек не был бы для себя виновником того, что впадает он в геенну, или получает царство».

## Раздел 3.3. ЛОЖНЫЕ ХРИСТИАНЕ – НЕВЕРУЮЩИЕ, ДУХОВНЫЕ МЕРТВЕЦЫ И НЕ ДУХОВНЫЕ ВОИНЫ ХРИСТОВЫ

Всегда ли мы помним такую христианскую истину?

**Никодим Святогорец** (Поучения, п. Стремление к наслаждениям): «Призвание христианина — это призвание воина. Какими бы соблазнительными ни были наслаждения, они не должны победить христианина-воина».

Судя по опыту и поучениям святых отцов – не помним и не являемся ими (и, однозначно, духовными воинами не являются те, о ком эта тема).

**Никодим Святогорец** (Поучения, п. Стремление к наслаждениям): «Но бывают и слабые воины — они хотя и исповедуются в своем бессилии, которое в них появилось от плотских грехов, но потом снова в них впадают».

### Ложные христиане, живущие в беззаконии, считаются неверующими, потому что «ВЕРА, ЕСЛИ НЕ ИМЕЕТ ДЕЛ, МЕРТВА САМА ПО СЕБЕ» (Иак.2, 17)

И более того, что они не духовные Христовы воины, они еще и считаются неверующими. И не потому что они не верят в Бога, а потому что не верят словам Св. Писания и Духу Святому, говорящего через святых отцов, и всячески оправдываются, перетолковывая известные истины.

Так, ложные христиане воспринимают «Божии слова и угрозы» - суетными и пустыми. И в этом проявляется их неверие Богу и тем, чрез кого говорит Дух Святой (пророков, апостолов, святых).

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1 §139, и др.): «Божие слова и угрозы, христианин, не суетны и не пусты, но истинны и достоверны: что сказал, то непременно так и есть, как сказано, и что предсказал, то непременно и будет. Предсказал прародителям нашим смерть, которая должна произойти от запрещенного древа, — и последовала смерть преступившим заповедь Его. Предсказал праведному Ною всемирный потоп на беззаконников — и был потоп. Предсказал ожесточенному фараону погибель — и погиб фараон. Предсказал израильтянам пленение — и были пленены. Предсказал разорение и опустошение Иерусалима — и сбылось то. Объявил в Писании Своем, что будет вечная мука беззаконникам — непременно будет она, познают на себе вечный гнев праведного суда Божия, будут пить эту чашу горести, но никогда не выпьют. Итак, да убоимся, христианин, суда Божия и праведного Его гнева, и покаемся — да не впадем в руки Бога живого. Ибо «страшно впасть в руки Бога живого» (Евр.10:31). Кто не верит словам Божиим, тот на себе дело праведного Божия суда узнает. (кн. 1, § 28, CXI) … В ком нет плодов веры, то есть добрых дел, тем более в ком есть злые дела, бесстрашная и закону Божию противная жизнь, в том нет истинной сердечной веры, а есть только устная, ложная и обманная, хотя бы проповедовал и учил вере. Такой верой, особенно в нынешнем веке, исполнены уста премногих христиан, которые устами исповедуют и проповедуют Бога, но в сердце безбожие имеют и «делами отрекаются» от Него (Тит.1:16)».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.81): «… когда вера с худыми делами, тогда она не называется и не есть более вера».

**Феофан Затворник** (Начертание христианского нравоучения, ч.2, отд.1, А,2): «От порочной жизни очень удобный переход к безверию, холодности и отвержению веры».

**Феофан Затворник** (Мысли на каждый день года, Неделя о Самарянине, Пятница): ««Овцы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю их, и они идут за Мною». Неверующие не от стада Христова. Тогда неверующие были такие, которые еще не входили в стадо, а теперь между нами неверующие все те, которые отпали от веры или отстали от стада Христова. Господь — пастырь: все Его овцы по Нем идут, следуя Его учению и исполняя Его святые заповеди. Грешники — это овцы больные и слабые, но все же плетущиеся тут же вместе со стадом. А веру потерявшие — это те, которые совсем отстали, и брошены на съедение зверям. Вот они-то настоящие отсталые. Они не из стада Христова и голоса Его не слушают; и Он не знает их, не знает потому, что они не дают знать о себе, как дала знать кровоточивая. И на суде сказано им будет: не знаю вас, отойдите».

**Иоанн Златоуст** (т.11, ч.2, б.8): «… вера без дел есть только наружный вид без силы; и справедливо. Как тело красивое и цветущее, но не имеющее силы, подобно нарисованному изображению, так и правая вера без дел. Представим, что какой-нибудь сребролюбец, предатель, или наглый человек содержит правую веру: что в этом пользы, если он не имеет ничего приличного христианину, если он не делает ничего свойственного благочестию, но превосходит язычников своим нечестием, если он служит заразою для близких к нему и поводом к хуле на Бога, если он позорит учение своими делами?».

**Инок Агапий** (Спасение грешников, ч.2, гл.23): «Поистине, есть некоторые из христиан, грешащих так бесстрашно, будто они веруют, что Бога нет, и некому их предать мучению за их постыдные дела. Они не упускают никакого своего устремления, никакого греха, о котором им напомнит бес. Если они иногда и воздерживаются, то делают так не по любви ко Христу, а из-за страха перед властью, дабы не получить возмездия и расплаты за свои деяния. У них не пропадает ни одно вожделение, чтобы они его не обслужили, они всегда находят удачное время и подходящее место для своих намерений. Подними очи, грешник, посмотри на беспредельное величие Владыки всех, Кого прославляют Силы Небес, Кого воспевают все творения. Пойми, какая дерзость и бесстыдство, о червь недостойнейший, раздражать и огорчать столько раз величие Божие!».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, §312, и др.): «Христиане, которые не оказывают Богу послушания, но по своей воле и прихотям живут, следуют ветхому Адаму, который, оставив Божию заповедь, послушал дьявольского совета и так лишился Божией благодати, и подпал праведному Божиему гневу, проклятию и смерти. Так и христиане неисправные, следуя ему, оставляют Божии заповеди, и, как Псаломник говорит, повергают слова Божии назад вспять (см. Пс.49:17), и слушают совета того же врага, и волю его злую в плотских своих похотях исполняют, и так показывают, что хотя они и крещены, но не имеют нового духовного рождения, а пребывают в ветхом, находятся вне числа истинных христиан, вне Церкви святой, и так находятся под гневом Божиим и клятве и вечному осуждению подлежат. А следовательно, Христос, имя Которого они исповедуют, никакой пользы им не приносит, по словам Христовым: «Не всякий, говорящий Мне: «Господи! Господи!» — войдет в царство небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного» (Мф.7:21), — пока себя не исправят и не покаются. …Итак, видишь, что как от истинного послушания познается истинный христианин, так от непослушания познается ложный христианин. Ибо где истинное послушание к Богу, там и истинная вера в Бога, которая человека делает послушным Богу, а где нет истинного послушания, там нет веры истинной, но притворная. (§ 347) Все ли христиане почитают пришествие и страдания Христовы? Ответ. Христиане, которые возлюбили Евангелие Христово и творят покаяние и плоды, достойные покаяния, почитают; но христиане неисправные, например, блудники, прелюбодеи, пьяницы, хищники, воры, мздоимцы, льстецы, лукавые, ненавистники, злобные, клеветники, злоречивые и прочие тому подобные, не почитают. … Житие беззаконное вере противно и знак есть неверия. … Они служат своим страстям и почитают их, ибо, что хотят страсти их, то они исполняют. Почитая же свои страсти, Христовых страстей не почитают и, своим прихотям рабствуя, Христу служить не могут, ибо почитать Христа и служить Христу едино есть. Если кто почитает Христа, тот непременно служит Ему. — Беззаконная жизнь противна и враждебна Кресту и страданию Христову, ибо Христос пострадал и умер за грехи наши. Христиане беззаконничающие пренебрегают этой высокой Его благодатью и человеколюбием и нераскаянным своим житием показывают, что как бы напрасно умер Христос. (кн.1, § 55) … Как благочестивая жизнь есть свидетельство знания Божия, так греховная и беззаконная жизнь есть доказательство неведения Божия и безбожного сердца, хотя бы такой Бога и Христа исповедовал, в церковь ходил, молился, Тайн причащался и прочие знаки христианства показывал».

**Никодим Святогорец** (Поучения, Бессильная вера): «…умалилась и вера среди современных христиан, ибо вера должна быть не только правилом «как верить», но и правилом «как делать», она состоит не только в том, чтобы нам правильно верить, но и в том, чтобы нам жить согласно с верой: «Вера без дел мертва» (Иак. 2, 26). — В то же время те, которые исповедуют, что Христос есть Учитель веры, Таинств и догматов, что Он открыл их нам, те самые люди не применяют в своей жизни Его закона. И, хотя они и слышат из Его уст, что блаженны страдающие за других, воздерживающиеся от наслаждений, прощающие наносимые им бесчестия и обиды, несмотря на это, они переступают через все заповеди Божии, через Божественное учение Христа, говоря в своем сердце: все это истинно по отношению к Богу, но не к миру. И так эти несчастные считают, будто этим они действительно оправдываются перед судом воплощенной Премудрости Божией. Вера таких людей похожа на амальгаму золота, которая по внешнему виду очень похожа на настоящее золото, но только до тех пор, пока не будет брошена в огонь. Потому что, когда ее бросят в огонь, настоящее золото останется (если оно там было), а ртуть испарится. Так и эти люди — они следуют за Божественным Учителем только до тех пор, пока не приходится бороться со страстями, когда же наступает время для этого, они оставляют Его в одиночестве. Когда Иисус Христос повелевает им воевать со своими страстями и побеждать их, они тотчас отрекаются от Его учения и возвращаются вспять. — Все зло происходит от бессильной веры. Умаление и немощь веры приводит к оскудению добродетели и к обогащению злом. … Поистине, все современное зло происходит от слабости веры. … Христиане считают причиной всех своих злых дел и злой жизни искушения, которые не могут не прийти. Истинная же причина их непотребных дел та, что вера их — слабая и скудная. А ведь если бы она не была такой, то диавол не смог бы обратить их в страшное рабство греху».

### Ложный христианин – духовный мертвец: «ЗНАЮ ТВОИ ДЕЛА; ТЫ НОСИШЬ ИМЯ, БУДТО ЖИВ, НО ТЫ МЕРТВ» (Откр. 3, 1)

**Иоанн Златоуст** (т.9, ч.2, б.1): «… Живущий по плоти (т.е. в плотских грехах – от сост.) мертв даже и в здешней жизни».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.29): «…В нынешнее время большая часть христиан, кажется, находится в таком пагубном состоянии, в каком не находились даже языки, не слыхавшие имени истинного Бога; а между тем, думая о себе, что не мертвы душою, они живут в беспечности, и не видят, несчастные, лежащих пред собою этих мертвецов, то есть душ своих…. Нет, не христиане такие люди, не христиане. И пусть они не обманывают себя. Они неверные, нечестивые, безбожники, и особенно, если еще они монахи или священники».

**Иннокентий Херсонский** (Слова и беседы на праздники Господни, Беседа на Новый год): «… братие, всякий грех, какого бы рода он ни был, отнимает жизнь у нашего духа; всякий грешник мертв пред Богом».

**Дмитрий Ростовский** (Руно орошенное): «…мы, когда по немощи нашей согрешаем, но желаем покаяться, тогда еще еле живы, едва ощущаем себя. Когда же в греховный обычай придем, тогда уже мертвы душой, потому что не можем быть живыми без благодати Божией, отнятой от души из-за греха. Как жизнь тела — душа, так жизнь души — Бог, и как тело без души мертво, так душа без Бога. Потому сказал блаженный Августин: «Многие имеют мертвые души в живом теле»».

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.2, п.342): «Крайне дивлюсь и изумляюсь, почему грехолюбивые люди, непрестанно умирая, вовсе не думают, что они мертвы. Посему, как писал ты, и дает повод к вопросу сказанное первозданным: «ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь» (Быт.2,18). Ибо злодей или человекоубийца тогда в собственном смысле умирает, когда преступает закон и совершает грех, хотя и кажется, что он жив. Он умер уже, если не на самом деле, то по определению и по справедливости, хотя и представляется не впадшим еще в сеть законов. Но если смертью бессмертной души назовешь отшествие от нее Святого Духа (Он не обитает в теле, повинном греху), то разумей и так. Как тело живет, когда в нем душа, так и душа жива, когда в ней Божий Дух. И как по разлучении с душою тело остается мертвым, так и по отшествии Святого Духа душа утратит блаженную жизнь, не в ничто превратившись, но продолжая жить жизнью, которая хуже всякой смерти».

**Тихон Задонский** (Письма келейные, п. 21): «Знаешь ты, что мертвый человек не слышит, что бы ему ни говорилось и ни приказывалось, так и духовно мертвый не слушает и не внимает тому, что Ему Бог в слове Своем говорит, но делает только то, что похотливое сердце его хочет. Такой человек для Бога мертв, ибо живет не по Богу, но по своей злой воле, поскольку не то делает, что Бог хочет и велит, но что страстная плоть. Живет же греху, потому что грех, который в сердце живет, слушает и ему повинуется».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, §387, и др.): «Третья смерть есть — духовная, которой мертвы все, не верующие во Христа, истинную Жизнь и Источник жизни. Так же христиане, исповедующие Бога и Христа, Сына Божиего, но беззаконно живущие, этой смертью мертвы. … Духовно мертвый, то есть во грехах живущий и похотям плотским служащий, безразличен к духовным делам, к Слову Божиему глух; имеет уши, но не слышит; Бога не боится, не почитает, не слушает Слова Его, не любит Его и ближнего своего; сердцем или злое, или суетное только замышляет, и весь безразличен к делу Божиему; лежит во грехах мертвый, как труп бездушный во гробе. Отсюда бывает, что в таком мертвеце Слово Божие совершенно не действует, и как в земле иссохшей, никакого плода не приносит, хотя и сеется небесное то семя. … Такой мертвец телом живет, но душою умер, как о вдовице сластолюбивой говорит апостол: «заживо умерла» (1 Тим 5:6). … Эта смерть тем бедственна, что ведет к еще более бедственной вечной смерти, поглощенный которой человек вовеки не увидит жизни. (кн.1, §151) … Душа, лишившись благодатного Божия присутствия, как жизни своей, мертва не иначе, как тело, лишившееся души, остается мертво. Такую душу побуждает Бог: «Встань, спящий, и воскресни из мертвых» (Еф.5:14). «Спящим и мертвым, находящегося в грехах, называет, — говорит свт. Иоанн Златоуст, — ибо он злосмрадие издает, как мертвый, и бездейственен, как спящий, и ничего не видит, как тот, но только сны и мечтания» (Беседа 18 на посл. к ефес.)».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.106. Много я тебе должен): «От познания Божия последует обновление, исправление, благочестие и святое христианское житие…. Бога истинно знать и неблагочестиво жить невозможно, так как одно противоположно другому. Невозможно не исправиться и не обновиться тому, кто Бога познает, и чем более познает, тем более исправляется, обновляется и лучшим бывает. — Отсюда следует, что христиане, беззаконно живущие, Бога не знают, хотя имя святое Его исповедают, и молятся Ему, и в церковь ходят, и Таин Христовых приобщаются, и прочее. Об этом апостол написал: «А что мы познали Его, узнаем из того, что соблюдаем Его заповеди. Кто говорит: «Я познал Его», но заповедей Его не соблюдает, тот лжец, и нет в нем истины» (1 Ин. 2:3-4). Такие все в смерти пребывают, как от жизни удаляющиеся, телом живут, а душами мертвы; пред миром живут, а пред Богом умерли. Ибо невозможно оскверненному грехами с Богом святым общение иметь, а если кто отлучился от Него, отлучился от Жизни, и значит он мертв, как написано: «Все удаляющие себя от Тебя погибнут» (Пс.72:27). Сюда относятся блудники, прелюбодеи, всякие сквернители, злобные и мстители, хищники, воры и грабители, клеветники и злословящие, соблазнители, обманщики и лицемеры и прочие подобным им. Все таковые от Бога удалились злонравием своим и потому в смерти пребывают».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Ефес. 2,1): «Хотя между прегрешениями и грехами можно указывать различие, но это не дает особых ценных понятий и всегда не чуждо произвола. Довольно знать, что и грех, и прегрешение, — всякое нарушение воли Божией, в совести ли изрекаемой или в писанном законе изображенной,— производит смерть духовную. «Возмездие за грех - смерть», - говорит тот же Апостол в другом месте (Рим. 6, 23). Этою смертию мертвыми именует Апостол, во-первых, язычников. Они живы были телом, живы и душою действовали, рассуждали, преуспевали в искусствах, в житейских и гражданских порядках. Но мертвы были духом, мертвы для Бога и для жизни в угодность Ему. Грехи отделили их от Бога, и стали они мертвы. Грех, коль скоро делается властелином над человеком, умерщвляет его дух. Как телесная смерть — прекращение жизни телесной, так со входом греха в человека подсекается корень внутренней жизни, — жизни духа, которая из Бога. В грешнике, преданном греху, чувственные склонности и страсти душевные все более и более берут верх над высшими духовными требованиями и подавляют их до того, что свет жизни духовной совсем наконец погасает».

### У ложных христиан «НЕТ СТРАХА БОЖИЯ ПРЕД ГЛАЗАМИ ИХ» (Рим.3,18) и они не боятся грешить

Одним из главных показателей жизни духа есть страх Божий. Он является «началом мудрости», «хранитель и защитник души», «источник всех добродетелей», «начало любви к Богу» и мн. др.

**Авва Исаия** (Сл.17): «Страх Божий есть хранитель и защитник души; он - страж ума, этого царя, владычествующего над внутренним человеком; он поражает всех врагов царя. … Кто попирает свою совесть, тот изгоняет из сердца своего добродетели. Боящийся Бога, бывает прилежен (к добру), а небоящийся Его, предается лености».

**Лука Крымский** (Проповеди, т.1, Слово в неделю о расслабленном): «… все благочестивые, все добрые боятся не закона (государства – от сост.), ибо преступлений не совершают, а боятся Бога, и эта боязнь Бога удерживает многих и многих из нас от совершения гнусных и грязных дел».

**Макарий Египетский** (Духовные беседы, б.15): «Если в большом доме, — где стены и потолки покрыты золотом и серебром, где есть различная одежда, золото и серебро, живущие рабы и рабыни … обуздывают свой ум, и, из человеческого страха пред господами, удерживают стремления пожелания; то кольми паче там, где есть Божий страх, должен ум противоборствовать и противодействовать живущему в человеке пороку; потому что Бог заповедал тебе возможное для тебя».

**Василий Великий** (Беседы, б. 12): «Как человек, в которого вонзены вещественные гвозди, будучи удерживаем болью, остается бездейственным, так и пригвожденный страхом Божиим, ожиданием угрожающих наказаний пронзаемый как бы некоторою болью, не может и глаз употреблять, на что не должно, и рук простирать на дела непозволенные, и вообще, ни в малом, ни в великом поступать вопреки своему долгу. Оскверненных же и подлых душою Соломон не допускает к слышанию Божественных речей, говоря: «а бесстрашные во вратах водворятся» (ср.: Прит.19,23). И: «взыщете премудрости у злых и не обрящете» (Прит.14,6). И еще: «взыщут мене злые и не обрящут» (Прит.1,28), потому что не очищены Божиим страхом. Поэтому кто намерен приступить к принятию премудрости, тот приходи, очистив срамоту греха спасительным страхом».

Итак, в людях же, в которых правит плотской грех и дух «омертвел», нет страха Суда и страха Божиего. И такие люди переходят от одного зла/греха к другому, ища себе удовольствий и выгод, забывая о Боге и Его заповедях или отвергая Его на время своих греховных и мирских дел.

**Авва Исаия** (Сл. 27): «Нет страха Божия в том человеке, который повинуется греху, и таковой еще не удостоился получить милость Божию (т. е. прощения грехов). … Нет страха Божия в том, кто повинуется чему-либо неугодному Богу. … Тот не может почитаться рабом Божиим, кто работает страстям, но он раб того, кто им обладает».

**Авва Дорофей** (Душеполезные поучения, п.4): «… если (душа) «страхом Господним уклоняется всяк от зла». (Прит. 15, 27); то конечно, где нет страха Божия, там всякая страсть. … Все это делает дерзость, все это происходит от того, что в душе нет страха Божия, и от сего человек мало помалу приходит и в совершенное нерадение. Посему-то, когда Бог давал заповеди закона, Он сказал: «благоговейны сотворите сыны израилевы», (Лев. 15, 31), ибо без благоговения и стыда человек не чтит и самого Бога и не хранит ни одной заповеди».

**Иоанн Златоуст** (т.5, ч.1, Беседа на псалом 9): «Видишь ли плоды нечестия? Свет ума его погасает, мысли его притупляются и сам он отдается пленником пороку. Как слепец часто падает в яму, так и он, не имея страха Божия пред очами, постоянно проводит жизнь в нечестии, – не так, чтобы то в благочестии, то в нечестии, но постоянно в нечестии, не помнит ни геенны, ни будущего суда, ни воздаяния».

**Паисий Святогорец** (Страсти и добродетели, ч.4, гл.2): «Если у человека нет страха Божия, какая у него может быть совесть? Если нет страха Божия, человек может легко попрать свою совесть, и тогда он перестаёт быть человеком».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., гл.3, ст. 18): ««Нет страха Божия пред глазами его» (Пс. 35, 2). … Бога исповедует, и суд Его признает, и ада не отвергает; а между тем страха Божия не имеет. Как это возможно и в ком? Возможно под прикрытием обольстительного изворота: ныне сделаю по желанию своего сердца, а завтра покаюсь. Можно предполагать, что злодеи не все замышляют до конца злодействовать, а злодействуют будто вынужденные обстоятельствами. Но все же страха Божия и в таких нет, а возможен. И бывает, что многие из них образумливаются. Но бывает и то, что, от злодейства к злодейству переходя, ожесточаются сердцем и по множеству злодеяний теряют всякую надежду помилования: вследствие чего предаются в руки злого произволения своего и появляющуюся мысль о Боге прогоняют враждебно, с неприязнию. Это настроение — сатанинское».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, § 182): «Как конь свирепый, не имея правителя, стремится и бежит, куда хочет и глаза смотрят, так человек, от природы ко всякому злу склонный, если лишится страха Божия, как доброго правителя, на все злое устремляется, и куда злая воля ни повелевает идти ему, туда и идет, и что ни захочет, то и делает, от зла во зло, от греха в грех, и от беззакония в беззаконие впадает. Мыслит зло — и говорит зло; начинает зло — и совершает зло; и, как по ступеням, по различным беззакониям во глубину зол нисходит, и так, придя в глубину зол, не думает».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, 30. Поуч. 1-е в неделю 5-ю по Святом Духе): «Если человек перестает смотреть на Бога, перестанет бояться Бога и даже не будет мыслить о Боге в уме своем, как будто Его и совсем не существует, то он начинает жить безбожно. Забыв страх Божий, пойдет на неправедный промысел и за неправедной прибылью; протянет руку на чужое и на святое, протянет ее на хищение и грабеж; посягнет на ближнего своего и начнет искать головы его. В то время такой человек — ничто иное, как бес, ибо в него, как в Иуду, входит сатана, и он имеет после этого один дух с сатанаилом. О, как велико зло в том, чтобы не иметь пред очами своими Бога! … Почему человек преступает добрые, святые и душеспасительные заповеди Божии? Потому, что Бога нет пред ним. Почему кто-либо дерзает обижать ближних, грабить, похищать, насиловать, оскорблять? Потому, что Бога нет пред ним. Почему вор крадет и разбойник убивает? Потому, что Бога нет пред ними. Почему бесстыдник сквернословит, лжец обманывает, клятвопреступник нарушает клятву и клянется, и обидчик досаждает? … Почему пьяница пьянствует, грехолюбец любодействует и прелюбодействует, не довольствуется законным супружеством, оскверняет многих и оскверняется со многими? Потому, что нет Бога пред ними, нет страха Божия, не имеют пред очами, не помнят о Боге, не боятся Его, не страшатся мук вечных и не ожидают небесного царствия: «Нет Бога пред ними». О, если бы Бог был пред очами грешника, если бы он помнил о будущем суде и наказании, тогда бы он не дерзнул согрешать и прогневлять Бога, своего Судию и Мздовоздаятеля».

И вновь покажем, как на состояние страха Божиего влияют плотские страсти.

**Нравственное богословие Е. Попова** (Грехи против 2-й заповеди, Грех: плотская страсть): «… (плотская) страсть столько занимает человека, держит его в состоянии такого осквернения по душе и телу, что человек совершенно забывает или с трудом может вспомнить Бога, Который есть чистота и святость (1Кор.6,19). Эта страсть более всего убивает в человеке страх Божий и творит безбожников: «такой человек уже ни Бога не боится, ни людей не стыдится и ни себя не щадит, но как слепой в яму, так и он в блудную пропасть упадает и погибает», говорит один из св. отцов о развратнике (Св. Дим. Рост. в Летоп.). Поэтому-то она (как были уверены святые подвижники) особенно радует за человека бесов».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п.39. Поучение в неделю 14-ю по Святом Духе…): «Восьмая несладкая гроздь (пьянства) — лишение спасения, ибо пьянство губит подобно вещественным имениям и духовные богатства. Оно осмеливается на все грехи, ибо тот грех, которого трезвый человек гнушается, боится или стыдится, тот грех он в пьяном виде совершить не стыдится, не боится и не гнушается».

### Ложные христиане – духовно слабовольные люди

Так как у грешника в силе бывает плотская воля, стремящаяся к плотскому удовольствию и злу (блуду, пьянству, чревоугодию, развлечениям и др.), то в нем будет слаба сила воли, направленная на духовное: на молитву, чтение Св. Писания и творения святых отцов, на трезвение над собой и брань со своими страстями, на выполнения заповедей Божиих, нет в нем и желания, и сил каяться и исправляться, и мн.др. И поэтому эти люди является духовно слабыми. Это первая причина слабоволия: у плотского в силе грех и сластолюбие.

Но здесь нельзя не сказать, что все мы слабовольные в той или иной мере.

**Феофан Затворник** (Мысли на каждый день года, Неделя 12-я по Пятидесятнице, Среда): «Дай только ход зародившемуся греховному побуждению, сочетайся с ним и произведи его в дело — опять начнет добро слабеть, а зло расти, пока совсем его не истребит. Это почти непрерывная история внутренней жизни у тех, которые слабосерды и не имеют твердого нрава».

**Василий Кинешемский** (Толк. на Еванг. от Марка, гл.2, ст. 1-12): «У нас много хороших, искренних, горячих порывов, но... "суждены нам благие порывы, но свершить ничего не дано". Редко они доводятся до конца и в области устройства нашей внешней и общественной жизни, а еще реже в области личного воспитания и спасения души. Мы часто заканчиваем борьбу наполовину, потому что путь ко Христу оказывается трудным и загроможденным. Бесчисленные заставы, груды камней, крутые подъемы, непроходимые чащобы... Некоторые пытаются бороться, но трудности, соблазны всюду, на каждом шагу. Энергия падает…. Вялая, невоспитанная воля отказывается от дальнейших напряжений. Вам знакома эта картина? Не правда ли, эта дряблость воли, это отсутствие закала и железа в характере — специфическая болезнь русской души? Сколько у нас измен, предательств, отпадений, и ведь не в силу активно злой воли, а в силу трусости, слабости, рыхлости. … А между тем в христианской духовной жизни более чем где-либо необходимы настойчивость и упорное стремление к одной цели. Настойчивость кропотливая, ежедневная здесь гораздо важнее, чем большое, единичное усилие воли или геройский подвиг. … Христианская духовная жизнь растет постепенно, органически развиваясь вместе с ростом души, и потому требует постоянных, непрерывных, длительных усилий воли».

Итак, все мы слабы, но если человек очень любит плотские удовольствия, то он становится еще более слабее и слабее.

**Никодим Святогорец** (Поучения, п. Стремление к наслаждениям): «Наслаждения и удовольствия делают бессильным самого крепкого. Именно из-за них некоторые христиане становятся настолько бессильными, что, увидев лишь тень наслаждений и искушений, они сразу готовы возвратиться вспять и сдаться без борьбы».

**Иоанн Златоуст** (гл.7, 26, 27): «Таковы души беспечные, не утвердившиеся на духовном камне. (В словах Господа) речь не о постройке и доме, но о душах, которые приходят в колебание и от малого искушения. Под именем ветра, дождя и рек Господь показал действие на нас искушений. Человек твердый, бодрый и трезвенный от этого еще более укрепляется, и, чем более умножаются скорби, тем более возрастает его мужество; а нерадивый и беспечный, лишь подует на него легкий ветерок искушения, тотчас колеблется и падает, не от свойства искушений, но от слабости своей воли».

Вторая причина духовной слабости такова: слабы все христиане, и особенно ложные, потому что против нас действует не только наша плоть, а и диавол и законы греха.

**Иоанн Златоуст** (т.5, ч.1, Беседа на Пс. 125): «(Есть плен духовный) и есть и чувственный – от неприятелей. Но первый – тяжелее. Взявшие кого-нибудь в плен по закону войны часто и щадят пленных; хотя заставляют их носить воду, рубить дрова и ходить за лошадьми, но нисколько не вредят их душе; а кто взят в плен грехом, тот приобрел себе властелина жестокого и беспощадного, принуждающего его к делам самым постыдным. Этот тиран не умеет ни щадить, ни миловать. Послушай, напр., как он, взяв в плен жалкого и несчастного Иуду, не пощадил его, но сделал святотатцем и предателем, а по совершении греха, вывел его на зрелище пред иудеями, открыл его преступление и не допустил воспользоваться покаянием, но, предупредив раскаяние, довел его до петли. Грех есть властелин жестокий, дающий нечестивые приказания, подвергающий бесчестию повинующихся ему».

Но при этом надо знать и то, что:

**Иоанн Златоуст** (т.12, ч.2, сл.10, и др.): «Человек слабовольный, нерадивый и беспечный, хотя бы и не было никакого диавола, скоро падает и ввергает себя в бездну порока. (т.8, ч.1, б.63) Люди, невнимательные к самим себе, легко впадают в пороки, хотя имеют правую веру».

И для того, чтобы вырваться от этих «беспощадных» властелинов – своей греховной плоти и диавола, человеку нужна помогающая сила благодати Божией. А так как она отходит от нераскаянных грешников, и своих сил у них нет, то они и остаются в расслабленном состоянии. И это третья причина духовного бессилия (но о благодати будет сказано позже).

### Ложные христиане не боролись со своими страстями и пренебрегли заповедью: «ЦАРСТВО НЕБЕСНОЕ СИЛОЮ БЕРЕТСЯ, И УПОТРЕБЛЯЮЩИЕ УСИЛИЕ ВОСХИЩАЮТ ЕГО» (Мф. 11, 12)

Напомним, что каждый человек двояк: плоть и дух, зол/греховен – добр/добродетелен. И христианство учит духовной брани со своим плотским и греховным человеком (или своими страстями, пороками, приводящими ко греху):

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст. 275): «Верь и твердо помни, что ты двойственный человек: один - плотской, больной страстями, ветхий, диавольский, плотского ищущий и в плотском поставляющий жизнь; его надо умерщвлять и ни в чем ему не удовлетворять, не преклоняться на его греховные, настойчивые, болезненные вопли; а другой - духовный, новый, здравый, Христов, во всем Христа ищущий, Христом живущий (вместо похотей мира) и во Христе обретающий покой и жизнь».

**Иннокентий Херсонский** (Сб. «Великий пост», Слово в четверг недели 1-й Великого поста, и др.): «… Природа наша до того сроднилась со страстями и похотями, что следовать страстям и злой воле для нее сделалось почти так же естественным, как телу принимать ежедневную пищу. Посему, кто хочет быть свободным от грехов, для того надобно непрестанно удерживать себя от зла и принуждать к добру. (Слово в субботу недели 5-й Великого поста) Что же это за брань, которую приводит с собой наша вера святая? - Что это за победа, к которой должен стремиться каждый христианин? Это - брань человека с самим собою; это - победа над страстями и плотью, над всем, что в нас есть враждебного Богу и нам самим. … Внешние враги немного значат для него, если внутри нет мятежа; нападения извне пагубны только тогда, когда в самом человеке есть предатели. И против этого-то домашнего зла должны быть устремлены все силы и все мужество христианина. Идти против своих любимых привычек, против требований своей плоти, против желаний собственного сердца часто труднее, нежели идти против тьмы врагов: но - надобно идти! Кто не ведет этой внутренней брани, тот христианин по одному имени. Только победа над самими собой делает нас истинными христианами. Без этого христианство и человек остаются чуждыми друг другу. Без этого нет и не может быть спасения!».

И именно из-за этой внутренней брани, истинные христиане и называются «воинами Христовыми».

**Василий Великий** (Беседы, б.13): «Итак, приступи, и всецело отдайся Господу, присовокупи свое имя, припишись к Церкви. Воин заносится в списки; подвижник, записавшись, выходит на подвиг; житель города, вписавшись в число граждан, делается членом городских общин. Все сие обязан сделать и ты как воин Христов, как подвижник благочестия, имеющий жительство на небесах. Впишись в эту книгу, чтобы тебя переписали в книгу горнюю».

И в Евангелии об этом сказано так: «Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его» (Мф. 11, 12). Так вот именно этот закон о духовной брани с собой для своего спасения находится у большинства людей не в чести и им почти все христиане пренебрегают.

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические опыты 1, О последовании Господу нашему Иисусу Христу): «Многие приступают к Господу, — немногие решаются последовать Ему. Многие читают Евангелие, услаждаются, восхищаются высотою и святостью учения его,— немногие решаются направить поведение свое по правилам, которые законополагает Евангелие».

Особенно им в свое время пренебрегли ложные христиане, и поэтому их злая воля сделала их порочными и живущими противно заповедям Божиим. И они приобрели навык, которому уже не в силах противиться.

**Феофан Затворник** (Мысли на каждый день года, Неделя третья по Пятидесятнице, Понед.): ««Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его» (Мф. 11, 12). Царство берется силою, то есть достигается с напряжением, с трудом, усилиями и тяжкими подвигами, потому и достигает его только тот, кто ведет жизнь трудную, подвижническую. Этим, на пути к Царствию, отрицаются всякого рода утехи. Утехи всех сортов удаляют от Царствия, а у нас ныне только и забот, что об утехах, редко душевных, а больше плотских: есть, пить, веселиться, гулять и роскошествовать во всем. Царству сказали: "прошу тебя, извини меня" (Лк. 14, 18)…».

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст. 675): «Царствие Небесное силою берется, и усиленные искатели восхищают его (Мф. 11, 12). Если не употреблять ежедневно усилий к побеждению борющих нас страстей и к стяжанию Царствия Божия в сердце, то страсти тиранически, насильно будут овладевать нами, вторгаться, подобно разбойникам, в нашу душу; пристрастие к земным вещам будет пропорционально усиливаться, а вера в небесные блага и любовь к ним ослабевать все больше и больше, любовь к Богу и ближнему – то же; мир сердечный, спокойствие совести будут все реже и реже».

**Иннокентий Пензенский** (Христианское нравоучение, или богословие деятельное подлежательное, ч.7): «… (Тем, кто ведет духовную брань) им только и дается победа над «плотью, миром и диаволом». Прочие не участвуют не только в победе, но и в подвиге, поскольку находятся под властью врагов своих и вынуждены исполнять их злую волю».

И именно то, что свойственно плотскому человеку, «пришлому» и от диавола, именно это свойственно тем христианам, о которых идет речь в этой теме, потому что они «не погубили и не умертвили» страстного своего человека, и в них «победил» он, а не духовный человек – образ и подобие Божие. И таким образом они не исполнили своего предназначения, данного Господом каждому христианину:

**Феофан Затворник** (Слова во святую Четыредесятницу …, В неделю 2-ю Великого Поста): «Вот этого-то страстного человека, чуждого нам и пришлого, которого, однако ж, по обольщению мы стали считать собою, душою своею, и заповедует Господь погубить и умертвить, если кто захочет душу, свою спасти, ту душу, которая стеснена, закрыта и заглушена сим пришлым человеком, или пришлою страстною душою».

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические опыты, ч.1, О навыках): «Вообще все страсти развиваются в человеке от послабления им; учащающееся послабление обращает наклонность в навык, а навык делает страсть насильственным властелином над человеком. «Убойся злых навыков, - сказал преподобный Исаак Сирский, - более нежели бесов». Когда подействует в нас греховное пожелание, или влечение, надо отказать ему. В другой раз оно подействует уже слабее, а, наконец, и совсем утихнет. Но при удовлетворении его оно действует каждый раз с новою силою, как приобретающее более и более власти над произволением, наконец, рождает навык».

Так, например, такие люди не могут отказаться от блудного сладострастия и или вступают в незаконные связи, или занимаются рукоблудием (с просмотром нечистых фильмов или только посредством своего воображения). Или они становятся пьяницами или наркоманами. Или они становятся ворами, которые не могут остановиться, чтобы не присвоить себе какие-то деньги (например, на работе). Об этих всех зависимостях мы все хорошо знаем, а некоторые, возможно, и сами зависимы, и, думаю, понимаем, насколько тяжело таким людям…

### Ложные христиане – духовно нерадивы, ленивы и беспечны

Также одним из главных духовных законов греха является то, что пороки возрастают и укрепляются постепенно, если не бороться со страстями (о развитии греха говорилось во введении, разд. 2: «О том, как образуются греховные пороки в человеке»). И любой грех вначале происходит от беспечности и нерадения о своем духовном состоянии, об исполнении заповедей и об отвержении соблазнов, искушений и греха в какой-то ситуации.

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.3, п. 149): «Знай, что малое по видимости грехопадение, если его продолжать, переходит в великое зло. Поговорка: "за этим ничего не будет", делает так, что порок овладевает жизнью».

**Ефрем Сирин** (Наставление братиям): «Растление греховное служит к пагубе, потому что, проникая скрытно в глубину, производит в природе неисцельную гнилость, которая кажется малою, но делается необъятною, потому что распространяет подобно закваске, действие свое, с ног до головы».

**Макарий Египетский** (Духовные беседа, б.15): «… Если кто не борется со грехом, то внутренний порок, разливаясь постепенно, с приумножением своим увлекает человека в явные грехи, доводит до совершения их самым делом; потому что зло, как отверстие источника, всегда источает из себя струю».

Так, позволив себе что-то малое и на время, понерадев об отвержении первых соблазнов и искушений, затем, когда человек приобретает привычку ко греху и становится грехолюбцем, то вести брань с тем, что ты полюбил, и что приносит тебе удовольствие, очень и очень трудно, да и совсем не хочется.

**Иннокентий Херсонский** (О грехе и его последствиях, Слово о том, как произошел грех в мире и в роде человеческом…): «В чистых Ангелах и праведниках совершенных свобода воли, от непрестанного святого упражнения в добре, дошла до того, что сделалась вовсе непреклонною ко злу, неподвижно утвержденную в добре и законе; а в духах отверженных, от нераскаянности, гордости и непрестанных ниспадений во глубину греха, свобода воли пришла в такое состояние, что потеряла силу обратиться к добру и соделалась одним призраком истинной свободы. Подобно сему и в грешниках, нерадящих о своем исправлении, преданных слепо страстям, свобода, от повторения одних и тех же грехов, умаляется наконец до того, что они, предоставленные самим себе, без всемощной благодати Божией, никогда не могли бы выйти из бездны греховной».

Поэтому следующая составляющая слабости ложных христиан – их беспечность и нерадение. Когда начинались у них искушения и соблазны, то они, возможно, немного посопротивлялись им, а потом все же склонились к ним и полностью отдались, и тем самым снова вошли в еще большее нерадение и беспечность.

**Антоний Великий** (Наставления, гл.80): «А нерадивый и беспечный, не имеющий ревности о богоугождении, если падет от искушений диавола, даже не замечает совершенного им греха, потому что сердце его жестко, как камень, и он подобен мулу усмиренному и заузданному, на которого всякий садится, без сопротивления с его стороны. В такого рода людях диавол совершает все свои похоти и свое всецелое растление и куда хочет влечет каждого из них, пока исполнятся неправды его, и он умрет со стенаниями и плачем. Нерадивый походит на дом, развалившийся и брошенный жильцами, – который никакой ни у кого не имеет цены, но отвратителен всем, будто проклятый, как жилище ехидн, скорпионов и зверей; никто о нем не печется, как о развалившемся и запустелом. Таково состояние нерадивого! Позаботьтесь хранить ревность и никогда не отлагайте ее, чтоб не попасть под власть врага».

**Ефрем Сирин** (О памятовании смерти, о добродетели и о богатстве): «Нерадение для трезвящихся бывает причиною многих зол, мало-помалу отвлекая от духовной жизни, охлаждая горячность веры, и приучая служить удовольствиям, как господам; потому что не попускает приводить себе на мысль будущие воздаяния по исшествии из этой жизни. Нерадивый, если и слушает Писания, возвещающие о будущих наказаниях по смерти, то принимает сие без всякого чувства, как будто наказания назначены кому другому, а сам он не подлежит обвинению. Итак, сколько нерадение вредно, столько полезна трезвенность, снабжающая нас всем добрым. У трезвенного всегда на уме памятование о Боге. А где укоренено памятование о Боге, там прекращается всякая деятельность лукавого».

**Никодим Святогорец** (Поучения, п. Отречение Петра): «Поистине, беспечность — страшное зло. Потому-то преп. Марк Подвижник и называет ее очень часто «безбожной», что она делает людей безбожными и заставляет их отрекаться от Христа. А теперь, возлюбленный, испытай свое сердце: нет ли в нем … какого-либо порока, и не угас ли в нем свет, дарованный тебе Богом в Священном Писании, из которого ты узнаешь о лживости наслаждений этой жизни. Ты желаешь идти за Христом, но при этом избираешь такой путь, который не приводит тебя ни ко Христу, ни к обладанию благами этого мира. Другими словами, ты ищешь путь, который был бы для тебя ни пространным, ни узким, который не трогал бы твоих страстей, который тебя, как и (ап.) Петра тогда, вел бы за Христом издали. Петр был побежден беспечностью один раз, а ты побеждаешься ею каждый день. … Знай, что причина всех твоих падений — беспечность. Раскайся же в ней перед лицом твоего Божественного Учителя и решись отныне начать обновленную, ревностную жизнь. Пойми, что беспечность — страшная вещь; она — от диавола. Проси у Бога о том, чтобы Он освободил тебя от тебя самого, ибо ты часто бываешь для себя врагом хуже, чем диавол, как и написано: «согрешающие воюют против собственной жизни» (См. Притч. 8, 36)».

**Никодим Святогорец** (Невидимая брань, ч.1, гл.20, и др.): «Нерадение, начавшись чуть заметно, проникает все и ядом своим поражает не только волю, вселяя в нее отвращение от всякого труда и от всякого духовного делания и послушания, но ослепляет и ум, не давая ему узреть всю неразумность и лживость помышлений, на коих держится такое настроение воли, и, не допуская его представить сознанию те здравые суждения, которые были бы сильны, подвигнуть эту разленившуюся волю. (Предисл.,) Воистину, стыд великий, что те, которые подвизаются на ристалищах в телесных и внешних подвигах, в пять раз больше от всего воздерживается, чтобы получить какой-нибудь тленный венец из дикой маслины, или пальмовой ветви…; а вы (христиане), имеющие получить такой нетленный венец, проводите жизнь свою в нерадении и беспечности».

### О лукавой отговорке грехолюбца, что человек сам ничего не может и только Бог может спасти его от грехолюбия

И как говорит опыт, некоторые такие люди склонны говорить, что ни они сами и никто из людей им помочь не может в том, чтобы отстать от своих смертных грехов, а может только Бог. И делают это они, как правило, при самооправданиях, когда их обличают люди или обличает их совесть в том, что они живут в таких страшных грехах. И это – привычное для грехолюбцев лукавство.

И т.к. в любом лукавстве и самооправдании всегда смешано добро и зло, истина и ложь, то кратко приведем несколько истин, которые касаются этого их, на вид «смиренного», высказывания, чтобы не быть уловленными их неправдой.

Итак, первое. Действительно, Господь говорит: «без Меня не можете делать ничего» (Ин.15,5).

**Авва Пафнутий** (10 собеседов. Иоанна Кассиана, гл 15): «Давид умоляет милосердие Господа, да подастся ему сие благо, говоря: «Утверди, Боже, то, что Ты соделал для нас! » (Пс. 67, 29), чем показывает, что мало того, чтобы начала только спасения были положены благодатью Божиею, если притом они не будут возводимы и к совершенству тем же милосердием и непрестанною помощью Его. Ибо ни свободная воля, но «Господь разрешает узников», ни наша сила, но «Господь восставляет согбенных»; ни прилежное чтение, но «Господь отверзает очи слепым», ни наша осторожность, но «Господь хранит пришельцев» (ср.: Пс. 145, 7-9), ни наше мужество, но «Господь поддерживает всех падающих» (ср.: Пс. 144, 14)».

Но при этом:

**Авва Пафнутий** (10 собеседов. Иоанна Кассиана, гл 15): «Впрочем, это говорим мы не с тем, чтобы упразднить всякое свое попечение, или труд и заботу, как будто бы они напрасно были употребляемы, но с тем, чтобы показать, что как само попечение не может у нас родиться без помощи Божией, так и все труды наши не сильны доставить нам совершенную чистоту, если она не будет дарована благостию и содействием Господа. «Коня приготовляют на день битвы, но победа - от Господа» (Притч. 21, 31)».

**Иоанн Златоуст** (т.4, б.58, и др.): «… Как, без высшей помощи, мы не в силах сделать ничего, как должно, так, с другой стороны, без приложения от себя собственных усилий, не можем удостоиться и вышней помощи. Поэтому будем и со своей стороны прилагать старание и приобретать высшее попечение, чтобы и нашим старанием, и человеколюбием Божиим, добродетели наши со дня на день умножались. (т.3, ч.1, Беседа на слова апостола: "имея тот же дух веры, как написано»…) Ни Бог, ни благодать Духа не предваряет нашего расположения, но, хотя призывает, однако ожидает, чтобы мы пришли добровольно и по собственному желанию; а потом, когда мы уже пришли, тогда подает от Себя всякую помощь. (т.10, ч.1, б.9) Притом, если бы Бог заповедал что-либо трудное и невозможное, то иной мог бы сослаться на трудность Его заповедей; если же Он заповедует весьма легкое, то что мы можем сказать, не заботясь и об этом? Разве ты не можешь поститься и сохранять девство? Можешь, если захочешь, в чем обличают нас те, которые исполняли это; но Бог не употребил против нас всей строгости, не повелел и не заповедал этого, а предоставил воле слушателей; ты можешь быть целомудренным и в браке, можешь воздерживаться и от пьянства. Разве ты не можешь раздать всего имущества? Можешь, как показывают сделавшие это; но Бог не заповедал и этого, а повелел не похищать чужого и из имущества своего уделять нуждающимся. Если кто скажет, что он не может довольствоваться одной женой, тот обольщает и обманывает себя, в чем обличают его те, которые сохраняют целомудрие и без жены. Разве ты не можешь не злословить, не можешь не клясться? Напротив, труднее делать это, нежели не делать. Какое же мы имеем оправдание, когда не исполняем столь легкого и удобного? Не можем представить никакого. Из всего сказанного очевидно, что мучение будет вечно».

**Феофан Затворник** (Толк. на пос. 1 Солун., гл.4, 1-12): « … образование христианской жизни не от одной благодати зависит, но есть плод и собственных усилий человека».

**Феофан Затворник** (Толк. на пос. 2 Тимоф., 2,10): «Даром учреждено домостроительство спасения; даром призываются ко спасению; далее же самые первые шаги по пути спасения требуют уже и собственных усилий; даже благодатные силы - приди сам и получи богоучрежденным способом. За тем уже и все соделывание спасения идет взаимодействием благодати и своих усилий. И никто не несом бывает по пути спасения, а всякий идет по нему, вспомоществуемый благодатию и руководимый Церковию. Так до конца жизни, после коего улучившего спасение осеняет слава вечная, по мере понесенного труда над собою».

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.3, п.73, и др.): «Не только того, что не в нашей силе, как думаешь ты, премудрый, но и того, что в нашей силе не возможем мы привести к совершенному окончанию, если не снизойдет к нам великая помощь от Божественного Промысла. Снизойдет же она непременно к тем, которые без уклончивости привнесут от себя все от них зависящее, и не опустят ничего служащего к тому. (ч.2, п.258) Кто не изменяет благоприличию, … тому никогда не изменит Божия помощь».

**Иосиф Исихаст** (Десятигласная духодвижимая труба, гл. Звук трубы 10-й): «… человек, чтобы победить страсти, стяжать боговидные добродетели и вообще взойти по лестнице покаяния, обязательно нуждается, наряду с Божественной благодатью, в приложении собственных усилий».

**Макарий Оптинский** (Письма, т.1, п.214): «Сердечно сожалею о несчастной твоей слабости, которой ты добровольно поработился. Ты жалуешься, что тебя оная одолела, и просишь меня помолиться Господу, да пошлет Он тебе крепость к одолению оной страсти... Сколько могу, смиренно умоляю Господа даровать тебе помощь избавиться от несчастной сей страсти; но ведь мы самовластны, то и надобно, чтобы ты, преклонив волю свою, приложил к тому старание, дабы противляться пагубному сему навыку; проси Божией помощи и кайся в грехах твоих, смири свои помыслы, и Бог пошлет тебе Свою помощь, ибо Он на смиренные призирает, а гордым противится... От Бога все возможно, но надобно, чтобы и с нашей стороны было старание...».

Вот как, например, говорится, как останавливать свою похоть: нужно быть внимательным к себе и не позволять увлекаться тем, что тебя соблазняет, нужно общаться только с истинно духовными и добродетельными людьми, нужно держать пост и воздержание, а также непрестанно молиться, помнить о Суде и возгревать страх Божий. И ничего не говорится о бездеятельности человека в деле обуздания своей похоти.

**Иоанн Златоуст** (т.5, ч.1, На Пс.6): «…когда возбуждается похоть, то печь не разгорится, если ты не подложишь огня, если не дашь ему пищи; а эта печь не разгорится, если ты не станешь засматриваться на благообразные лица, если не станешь гоняться за другими красотами, если не станешь ходить на зрелища нечестия. Если ты не будешь утучнять плоти пресыщением, если не будешь потоплять ума в вине, то не поднимется этот пламень, не разгорится эта печь, не рассвирепеет этот зверь, не погибнет от него, как от буйных ветров, чистота души. Итак, скажешь, этого достаточно для избежания пламени греха? Нет, одного этого недостаточно, а нужно присовокуплять и нечто другое: непрестанные молитвы, общение со святыми, сообразный пост, постоянное воздержание, надлежащие занятия, и прежде всего другого - страх Божий, памятование о будущем Суде, невыносимых наказаниях и обетованных благах. Соблюдая все это, ты можешь обуздать рассвирепевшую похоть и остановить волнующееся море. … Желая научить, что при Божием человеколюбии должны быть и наши собственные усилия, … посмотри, что присовокупляет он (Давид): "утомлен", говорит, "я воздыханиями моими: каждую ночь омываю ложе мое, слезами моими омочаю постель мою" (ст. 7). … Он не только трудился, но утруждался воздыханиями, не только плакал, но слезами омывал постель свою, и не один, два или три дня, но каждую ночь; и не о прошедшем только говорит, но и о будущем. Не думайте, что он, сделав так однажды, потом предался покою; нет, он всю жизнь, постоянно поступал таким образом, – не так, как мы, которые часто, сделав это какой-нибудь один день, или даже не сделав ни однажды, предаемся смеху, роскоши и удовольствиям. Не так он поступал, но проводил жизнь в постоянных слезах. … Так как он постоянно имел пред глазами свои прегрешения и представлял гнев Божий, то проводил жизнь со страхом и не в беспечности, как живут многие, но в подвигах и сокрушении. …Подлинно, жизнь наша исполнена подвигов и окружена бесчисленными врагами, которые бывают еще сильнее, когда мы впадаем в прегрешения. Поэтому нужно делать все для того, чтобы избежать рук их и никогда не входить с ними в общение; это – залог величайшей безопасности для нас».

А если кто-то утверждает, что нужен только Бог для обуздания его похоти, то получается, что, не желая прилагать собственных усилий в отречении от своих грехов и в стяжании истинного покаяния, хочет, чтобы для его преображения внутреннего состояния произошло чудо (как по мановению волшебной палочки, он из золушки превратился в принцессу или из тыквы в карету), и перестал любить грех. И это не православный христианский путь…

Вторая истина относительно того, что спасет только Бог такова:

**Иоанн Златоуст** (т.12, ч.2, сл.38 и др.): «Бог же постоянно ожидает, не позовет ли его кто-нибудь из его слуг, и никогда не оставит без ответа, если его позовут, как должно. (т.5, ч.2, Собесед. на Пс.83) Бог не лицеприятен, и не помогает одним, а другим нет, но подает свою помощь всем, кто к нему обращается. Но как обращается? Через "долину плача", т.е. чрез покаяние».

А это значит надо постоянно и усиленно просить/молить Его помочь и простить, например: «Господи, изведи из темницы душу мою» или «Господи, помилуй меня, грешного» и мн. др.

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические опыты, т.2, Слово о молитве Иисусовой): «Нравственно пребывает сатана в человеке, когда человек сделается исполнителем воли диавола. … Вшедшие … (нравственно в человека темные) духи снова изгоняются молитвой Иисусовой, при жительстве в постоянном и тщательном покаянии. Предпримем спасительный для нас подвиг!».

Просят ли те, кто живет в смертных грехах? Возможно, что нет, так как они любят грех и не хотят с ним расстаться, и находятся в таких состояниях, как описано в этой теме...

Третья истина. Нередко бывает так, что Господь подает помощь или через людей и их слова, или через обстоятельства, или бывает помысел благой.

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.1, б.18): «Бог Своими дарами не предваряет наших желаний, но когда мы начнем, когда обнаружим желание, тогда и Он подает нам многие способы к спасению».

**Николай Сербский** (Письма, п.181): «Господь помогает опосредованно или непосредственно; или сразу, без помощи людей и предметов, или с помощью людей и предметов».

**Никон Воробьев** (Письма, п. 169): «… о каждом человеке в отдельности заботится Господь, ежеминутно держит его в Своей руке, защищает его от враг невидимых и видимых, вразумляет и через людей, и через книги и обстоятельства жизненные. Если необходимо наказать человека для вразумления и ограждения от большей беды, то наказывает с милостью, а потом, если человек может без вреда принять, награждает сугубо, как бы жалея, что наказал. У кого открылось несколько внутреннее зрение, тот видит это удивительное промышление Божие о человеке и в великом, и в малом».

Только грехолюбец и духовный мертвец не видит этой помощи, и постоянно ее отвергает, продолжая грешить. Так, отвергает он свой помысел благой (от совести), оправдываясь или не обращая на него внимания; так, обстоятельства, которые могли бы остановить его грех (например, болезнь, разные скорби) трактует по своему, в угоду себе; а обличительные или вразумительные слова других людей не слушает, да еще и злится на них (о чем говорилось в начале этой темы).

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, п.51. Поуч. в неделю 27-ю по Пятидес.): «Долготерпеливый Бог, не погубляющий грешника с беззакониями его, иногда милостиво наказывает его, отечески бия наказаниями, … телесными болезнями и другими какими-либо попускаемыми бедствиями, чтобы грешник познал свой грех и пришел в чувство, но он пребывает исключительно в бесчувствии и нерадении. «Били меня, — говорит, — и мне не было больно». Ругают его люди, соседи, видя его беззаконную жизнь, полную соблазнов, осуждают, смеются и плюют вслед, он же не беспокоится и об этом: «Ругали меня, — говорит, — я же не чувствовал». Ходит по следам его смерть, желая нечаянно посечь его; ходит вслед за ним дьявол, как лев рыкая, ища случая внезапно поглотить его; открывает и ад огненный уста свои, чтобы уже пожрать; а ожесточившийся грешник, придя в глубину зол, пренебрегает всем этим, душа его не чует всего этого и не боится. … Вот человек слышит в церкви, дома или где-либо в другом месте слова Божии читающиеся, поющиеся и проповедуемые, — это есть молот, ударяющий в сердце, согласно слову Самого Господа, говорящего в Иеремиином пророчестве: «Разве слова Мои не подобны огню горящему и молоту, сокрушающему камни?» (Иер.23, 29). Однако же сердце не чувствует и не внимает, как наковальня. — Вот человек видит мертвеца, выносимого на погребение, или, идя мимо церкви, видит могилы мертвых, — это есть молот, ударяющий в сердце и звуком своим говорящий: «Помни смерть твою, и ты, не замедлив, будешь во гробе, истлеешь и изъеденный червями превратишься в прах». Но не умиляется сердце и не чувствует, как наковальня. … — Божиим попущением человека за грехи постигают многие бедствия, напасти, смущения, потеря друзей и чад, оскудение имущества, — это есть молот, ударяющий в сердце и говорящий: «Приди в чувство, примирись с Богом, умилостиви гнев Его, справедливо движущийся на тебя». Однако сердце все более ожесточается и забывает Бога в своих печалях: оно не чувствует, как наковальня. Впадает ли кто в болезнь или в тяжкий какой-либо недуг, — это есть молот, ударяющий в сердце и говорящий: «Покайся, кто знает, встанешь ли ты с одра болезни?» Однако и здесь нисколько не сокрушается сердце или же совсем мало сокрушается, ибо еще надеется встать с одра болезни и снова насладиться мирскими сладостями, и таким образом не чувствует, как наковальня. — О, жесткость наша, не сокрушаемая никаким молотом!».

И, находясь в таком состоянии, грехолюбец ждет какой-то чудесной помощи от Бога, прикрывая свое грехолюбие и обманывая себя?… А тому, кто уже был избран Богом ему далось обилие Благодати, но который отказался от жизни по Богу, греша сознательно, и продолжает любить грех, стоит ли ему ждать чудес, которые уже с ним были, не знаю? Знаю только, что Богу все возможно!

И четвертая истина, о которой мы сейчас кратко скажем, такова: есть милость и долготерпение Божие, а есть гнев и оставление Божие.

**Василий Великий** (Беседа на Пс.32): «Судия хочет тебя помиловать и соделать участником Своих щедрот, но в таком только случае, если найдет, что ты по содеянии греха стал смирен, много плакал о лукавых своих делах, без стыда открыл содеянное тайно, просил братию потрудиться с тобою о твоем уврачевании. Одним словом, если увидит, что ты достоин сожаления, то беззавистно подает Свою милостыню. Когда же видит в тебе сердце нераскаянное, ум гордый, который не верит будущему веку, не боится суда, тогда любит суд над тобою. … Посему «любит милостыню» к раскаивающимся, но любит и суд над упорными».

**Иоанн Златоуст** (т.2, ч.1, Беседа 4-я о покаянии и молитве): «Когда часто согрешающий получает от Бога прощение, и, между тем, не располагается таким долготерпением к оставлению нечестия, то такой человек наконец доводит Бога до того, что Он и против воли насылает на него самое великое бедствие, искореняет его в конец, и уже не дает ему нисколько времени для покаяния».

**Григорий Палама** (Омилии, ом. 24): «… гнев Божий может ли кто выдержать? - Страшно, братие, впасть в руки Бога живого .... Ибо гнев Божий откроется против всякой души тех, которые в распутстве и насильничестве проводят жизнь, не зная обращения, и "Истину подавляют неправдой" (Рим.1:18)».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.73): «Не прельщайтесь, братия мои. Воистину человеколюбив Бог, и милостив, и благоутробен. Исповедую сие и я и, на благоутробие Его уповая, имею дерзновение чаять, что спасен буду. Однако ж ведайте, что человеколюбие Его нисколько не послужит в пользу тем, которые не каются и не соблюдают заповедей Его со страхом великим и во всей точности, а напротив, Бог накажет их еще строже, нечестивых и неверных».

И может быть и так, что тот, кто прожил много лет в смертных грехах и не покаялся и не исправился, уже находится в таком духовном состоянии, которое обозначается как «вражество», «ожесточение».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Галатам, гл.1, ст. 21-22): «… «вражество» предполагать заставляет некую неприязненность и раздраженное противление, может быть, не прямо Богу, но жизни по Богу, а чрез нее уже и Богу. Возлюбившему грех все Божеское неприятно, и если он стоит на путях греха, то раздражает и вызывает неприязнь».

И такой человек уже находится под гневом Божиим и оставлением; но он этого не понимает, а продолжает оправдывать себя милостью Божией …

## Раздел 3.4: ОТ ЛОЖНЫХ ХРИСТИАН ОТХОДИТ БЛАГОДАТЬ БОЖИЯ, ПОТОМУ ЧТО «ПО МЕРЕ ВЕРЫ И БЛАГОДАТЬ ОБИТАЕТ В ДУШЕ»

Все святые отцы говорят, что от неисправимого и нераскаянного грешника отходит благодать Божия, а «без Духа Божия, и душа мертва для Царства, и без Духа не может делать того, что Божие». И, конечно, это относится и к ложным христианам.

Далее кратко приведем основные истины и духовные законы, касающиеся вопроса о благодати Божией. И поймем еще одну причину, почему ложным христианам тяжело истинно покаяться и измениться.

### Чем является благодать Божия для человека?

**Макарий Египетский** (Духовные беседы, б.30, и др.): «…Как тело без души мертво и не может ничего делать, так без небесной души, без Духа Божия, и душа мертва для Царства, и без Духа не может делать того, что Божие. (б.15) … Без благодати, никто не может служить Богу, то есть благоугождать, исполняя во всем волю Божию».

**Максим Исповедник** (Главы о любви, сотн. 2-я, гл.33): «Свобода духовная есть освобождение от страстей: чего никто не улучает без благодати Христовой».

**Ефрем Сирин** (Поучения, п.33): «…без благодати Его человек бессилен к преспеянию в добродетелях».

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст. 921): «Ты не можешь без благодатной помощи победить ни одной страсти, ни одного греха, - проси же всегда помощи у Христа Спасителя своего. Он для того и пришел в мир, для того пострадал, умер и воскрес, чтобы во всем помогать нам, чтобы спасать нас от греха и от насилия страстей, чтобы очищать грехи наши, чтобы подавать нам в Духе Святом силу к деланию добрых дел, чтобы просвещать нас, укреплять нас, умиротворять нас».

**Дмитрий Ростовский** (Алфавит духовный, ч.2, гл.5): «Как ветви без корня ничего не могут от себя произращать, так и ты без благодати Божией ничего доброго не можешь ни пожелать, ни сделать. Господь есть корень, а ты розга или ветвь: до тех пор можешь делать что-либо Богоугодное, пока находишься в общении с Богом…».

 **Тихон Задонский** (т.5, Письма посланные, п.19): «Плывущему против течения реки надобно непременно или гребцов, или парус с попутным ветром иметь, так хотящему против греха стоять, подвизаться и побеждать его, «и жить благочестиво во Христе Иисусе» (2Тим. 3:12), нужна сила Духа Святого, помогающая, укрепляющая и поощряющая. Ибо от природы всякий человек стремится к угождению плоти, угождению воле своей, самолюбию и всякому греху; и этой склонности противиться и победить ее самому человеку невозможно».

### О мере благодати Божией, дающейся тому или иному христианину

**Ефрем Сирин** (В подражание притчам): «По мере веры и благодать обитает в душе».

**Василий Великий** (Толков. на прор. Исаию, Предислов.): «Дух Святой пребывает во всех, но собственную силу Свою обнаруживает в тех, которые чисты от страстей, а не в тех, у кого владычественное души омрачено греховными нечистотами. … Как изображения лиц видим не во всяком веществе, а только в гладких и прозрачных веществах, так и действие Духа отражается не во всякой душе, а только в душах, которые не имеют в себе ничего «строптиваго» и ничего «развращеннаго» (ср.: Притч. 8, 8). … Молоко бело, но не принимает в себя образов, потому что и в нем есть какие-то мелкие пузыри. А в воде, по причине ее гладкости, виден даже черный образ. Так точно и неровность жизни не способна к принятию в себя Божия действия».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Ефес., гл.6, 24): «Феодорит пишет: «Благодать подается не всем безусловно, но любящим Господа, да и тем не безусловно, но при любви хранящим и животворные Его законы». Удаление от всякого греха и исполнение всякой заповеди - уже предполагаются в любящем. Но, может быть, найдется кто, погрешительно думающий, что и любить Господа можно, и грешить в чем-либо. Апостол требует нерастленной, полной, совершенной любви. Требует, чтобы сердце все принадлежало Господу, а не было разделяемо между Ним и другим чем. Сердце, к другому чему обращающееся, есть поврежденное сердце, неверное, изменническое».

**Феофан Затворник** (Толк. 118 Псалма, ст.11): «Благодать с минуты обращения и принятия таинств крещения или покаяния уже присуща человеку, но входит в существо его и проникает силы его не иначе, как вслед за напряжением усилий человека. Когда человек сделает все свое, тогда приходит благодать и совершает то, чего он сделать не в силах. Привить заповедь к сердцу так, чтобы она неисходно там была и заправляла самим сердцем, это уж дело благодати. Сам человек, сколько бы ни трудился, сделать этого не может. Таким образом, при всех трудах человека, преобразование сердца совершается благодатью, и только ею одною. Вот где существенное различие христианина от язычника. Но и без трудов и подвигов в делании заповедей благодать не станет ничего прививать к сердцу, оставляя его таким, как оно было, со всеми страстными вкусами и влечениями, хотя человек такой и крещен, и принимает другие таинства. Вот где разница христиан, проходящих труженические подвиги, и христиан, не считающих необходимым стеснять себя, хотя и ведущих себя честно! Закон духовной жизни таков: на что нет подвига, того и благодать не дает, хоть и с одним подвигом ни в чем не успеешь».

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.2, Беседа о слепом, исцеленном Христом …, и др.): «Воссияло Солнце правды – Иисус, и повсюду распространяются лучи этого мысленного светила. При этом один получает больше благодати, другой меньше, не потому, что благодать отпускается мерою, но по соответствию меры веры того или другого человека. В самом деле, солнце одно для всей земли, и луч один, и сияние одно, однако не весь мир одинаково просвещен, но в одном месте свет ярок, в другом слабее, в третьем сильнее, там ярче, а здесь тусклее, не потому, конечно, чтобы солнце уделяло этому дому больше света, а этому меньше, но в зависимости от размера окон: чем больше места отвел строитель дома окнам, тем свободнее для лучей солнца доступ в дом и тем обильнее они туда проникают. Окнами для нашей души служат мысли: если ты шире раскроешь свои мысли, большее получишь благодеяние; если стеснишь доступ к твоей душе, скуднее будут для тебя дары благодати. … Благодать действует, но ей предшествует вера. Представим себе такой пример: источник один, но черпают из источника воду одни малыми сосудами, а другие большими; при этом, конечно, один зачерпнет воды меньше, а другой больше; но ведь разница эта не от источника, как будто он устанавливает меру, а оттого, что каждый берет воду своим сосудом. Так и благодать распространяется подобно источнику, расположение же приступающих к ней является для нее сосудом, определяет меру, в какой каждый ее получает. Если сосуд твоей веры невелик, немного благодати ты почерпнешь; если же обнаружишь великую ревность, то и благодеяние получишь великое. (т.4, б.44) Благодать Духа ниспосылается в обилии там, где соединяются целомудрие, честность и другие добродетели. (т.4, б.16) Благодать готова и ищет, кто бы принял ее с усердием».

### О помощи благодати Божией «тому, кто шествует за Христом путем покаяния и крепко борется … со страстями своими и греховными вожделениями»

Напомним, что:

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 300): «Христианин, если хочет новое рождение сохранить и быть истинным христианином, то должен ветхого человека не слушать, деяний его не творить, и так от всякого зла уклоняться, а следовать свойствам нового рождения, нового человека, и так ко всякому доброму делу прилежать».

И по этому и для этого христианину, который ведет брань против своих страстей, не творя дел греха, даются силы благодати Божией.

**Макарий Великий** (Духовные беседы, б.44): «Господь здесь еще пошлет легкого, удободвижного, благого и небесного Духа Своего, и Им душу, погрязшую в водах лукавства, облегчит, окрылит, изнесет в небесные высоты, претворит и пременит собственное ее естество».

**Дмитрий Ростовский** (Проповеди, п. 28. Поуч. в неделю 2-ю по Святом Духе): «Тому, кто шествует за Христом путем покаяния и крепко борется с разбойниками, то есть, со страстями своими и греховными вожделениями, ему необходима в помощь Божия благодать, без которой мы ничего обыкновенно не можем сделать. Человеку она должна быть присуща, чтобы, покаявшись, он не возвратился к своим прежним грехам».

**Феофан Затворник** (Мысли на каждый день года, Неделя 12-я по Пятидесят., Среда): «Пока внутри качествует единомыслие лукавства греховного, крепко бывает в нас царство тьмы и греха; но когда благодать Божия плененную грехом часть духа привлечет к себе, освободив ее из плена, тогда происходит внутри разделение: грех на одной стороне, добро на другой. Коль скоро, вследствие этого возбуждения, сознанием и свободою человек сочетается с добром, грех теряет всякую опору и идет к разложению. Постоянство в принятом добром намерении и терпение в трудах по нему, совсем расстраивают грех и истребляют».

**Феофан Затворник** (Письма к разным лицам, п.25): «(Но даже когда у обращающегося к Господу восстановлен дух благодатию Святого Духа) в душе и теле что в сие время произошло? Там все прежние небезвинные наклонности, привычки и страсти остались, как были; только власть у них отнята. Прежде, что ни захотят, — подавай им. И человек хотя – нехотя тянулся исполнять их веления; а теперь уже не то. Требования свои они и теперь предъявляют; но благодать Божия, восстановив дух, дает ему власть указывать человеку противоположные им требования, и сообщает силу отразить те и исполнить сии. Почему с сего момента и начинается внутри брань. Грех через обычные прежде душевно-телесные склонности и страсти восстает на дух, покушаясь снова покорить его им; а дух, при помощи благодати Божией, отражает его и направляет силы души и тела к противоположному. Начавшись, сия борьба и длится. Если дух ни в чем не поддается, грех все слабеет и слабеет, дурные склонности и страсти замирают, — а он — дух — все более и более приобретает власти действовать в своем чине чрез душу и тело беспрепятственнее. Конец брани, когда худые склонности и страсти совсем изгнаны будут из тела и души, дух облагодатствованный останется совершенно свободным владыкою всех душевно-телесных движений. И это — смысл обетования: «где Дух Господень, там свобода» (2 Кор. 3, 17)».

Но притом, что может даваться помощь благодати Божией, человеку обязательно предоставлена и свобода выбирать греховное и страстное или добродетельное и что по заповедям.

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические опыты, ч.1, Отношение христианина к страстям его): «Человек, до искупления рода нашего Спасителем, не мог противиться страстям, хотя бы и хотел: они насильно увлекали его; они властвовали над ним против воли его. Христианин, при посредстве святого Крещения, свергает с себя иго страстей; он получает силу и возможность противиться страстям, попирать их (преп. аввы Дорофея, п. 1-е). Но и искупленному человеку, человеку обновленному, помещенному в духовном раю — в Церкви — предоставлена свобода: по произволу своему, он может или противиться страстям и победить их о Господе, или покоряться и поработиться им. Так и в чувственном раю предоставлено было на произвол первозданному человеку или повиноваться заповеди Божией, или преслушать её».

Причем, конечно, если выбираешь добро/заповеди, то благодать помогает, а если зло/страсти – то отходит.

### Об умножении или умалении благодати и об оставлении ею

Итак, благодать может умножаться в человеке, если он внимателен к себе и своему спасению, а может оскудевать и отойти от человека.

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл. 51): «… кто получил благодать, она или умножается, если он подвизается, или умаляется, если понерадит; и если это нерадение продолжится, то мало-помалу она и совсем в нем оскудеет, и оставит его совершенно пустым. Оставит, а он долго еще будет думать, что имеет ее. Ибо благодать отходит сокровенно, как сокровенная по естеству и таинственная, потому, отходя, не дает ему чувствовать отступления своего, и он не сразу узнает об отступлении ее».

**Макарий Великий** (Духовные беседы, б.): «… если человек не сподобится по вере приять благодать, то неблагопотребен и неспособен он для царствия Божия. И наоборот, кто, прияв благодать Духа, ни в чем не совращается, не оскорбляет благодати нерадением и худыми делами, и таким образом, подвизаясь долгое время, не преогорчит Духа; тот возможет улучить вечную жизнь».

**Блж. Феофилакт** (Толк. на посл. к Римлянам …, гл.1): «Причиною того, что они оставлены Богом, везде (ап. Павел) представляет нечестие людей…. И как они не заботились иметь Бога в разуме, то предал их страсти. Оскорбление, говорит, причиненное ими Богу, было не грехом неведения, но намеренным. Ибо не сказал: «поскольку не познали», но говорит: «и как они не заботились» (Рим.1,28), то есть решили не иметь Бога в разуме и добровольно избрали нечестие».

**Макарий Великий** (Поучения, п. 13): «…многие из братьев, принимающие благодать и согласные ей, с каждым днем движутся вперед, возрастая, преуспевая и достигая великих ступеней; есть, однако, другие, которые принимают дар от Бога, но даже и в присутствии благодати уклоняются в бесчинства и другие пороки. … Как в видимом мире царь раздает дары своим служителям, и одни из принимающих расточают их на блуд, распутство и чревоугодие, другие же, приняв, сохраняют и еще приобретают себе драгоценную утварь, так и в духовном причастны славе те, кто приумножает из предложенных ему благодатных дарований свое добро».

**Иоанн Златоуст** (т.12, ч.1, б.34, и др.): «А когда благодать бывает с нами? Когда мы не оскорбляем этого благодеяния, когда не пренебрегаем этим даром. В самом деле, что такое благодать? Отпущение грехов, очищение; оно - с нами. Кто же, оскорбляя благодать, может сохранить её и не лишиться её? (Бог) даровал тебе отпущение грехов: как же пребудет с тобою благодать, т.е. благонастроение или действие Духа, если ты не будешь удерживать её добрыми делами? В этом причина всех благ, чтобы всегда пребывала с нами благодать Духа; она руководит нас ко всему (доброму); а когда она отлетает от нас, то мы остаемся покинутыми и погибаем. (т.10, ч.2, б.12) Когда же Бог призывает ко спасению, то не просто призывает, но представляя на то права Свои, именно то, что Он дал Сына-праведника, не ведавшего греха…. Чтобы (слушатели) не подумали, что примирение состоит только в том, чтобы веровать в Призывающего, он (ап. Павел) требует еще исправления жизни, потому что, получивши прощение грехов и, примирившись (с Богом), жить опять по-прежнему значит то же, что снова возвратиться к вражде и, в рассуждении жизни, напрасно принять благодать. Благодать не спасет нас при нечистой жизни; напротив, еще более повредит нам и усугубит грехи наши, если мы после такого познания и дара возвратимся к прежним беззакониям».

**Феофан Затворник** (Мысли на каждый день года, Неделя 17-я по Пятидесятнице): «Отчего же падают? От ослабления веры. Слабеют убеждения христианские — слабеет и нравственная энергия. По мере этого ослабления, благодать вытесняется из сердца, худые же позывы поднимают голову. В час удобный происходит склонение на эти последние: вот и падение».

И именно поэтому и говорится, во-первых, что:

**Игнатий Брянчанинов** (Слово о смерти): «Много званных, потому что Бог призывает многих, паче же всех, но мало избранных, мало спасаемых, мало достойных избрания Божия».

**Ефрем Сирин** (О том, как монаху быть совершенным): « … многие желают стать ее (благодати) сынами, но надобно не желать только, а готовиться. Знаю, что многие наименовались ее сынами по вере, но наследниками ее делаются не многие, по причине своего нерадения. Не всякий, возмужав, почитает матерь свою; так и благодать, хотя воздоила многих, но редкими бывает чтима. … Благодать немного имеет таких наследников, с которыми может вместе радоваться».

А, во-вторых, говорится, что присутствие или удаление благодати Божией во многом зависит от человека.

**Феофан Затворник** (Письма к разным лицам, п. 26. 4-е письмо в С.-Петербург по поводу ереси тамошней): «… благодать действует совместно с свободою (человека), и действует под условием самоохотной покорности свободы. Прекратись сие условие, прекратит и благодать свое действие».

**Иоанн Златоуст** (т.12, ч.1, б.34, и др.): «… от нас зависит, чтобы она осталась при нас, или удалилась. Первое бывает тогда, когда мы заботимся о небесном; а последнее тогда, когда - о житейском. "Духа истины", - говорит (Господь), - "Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его" (Ин. 14:17). «Миром» называет Он порочную и постыдную жизнь. Видишь, что душа, преданная миру, не может иметь Духа? Много нужно усердия с нашей стороны, чтобы Он оставался с нами, устроял все дела наши и сохранял нас в безопасности и совершенном мире. (т.8, ч.1, б.8) Благодать изливается на всех…. Но те, которые не хотят воспользоваться этим даром, те, по справедливости, самим себе должны приписывать такое ослепление. Если тогда, как вход открыт для всех, и никто не преграждает его, некоторые по произвольному ожесточению остаются вне, то они гибнут не от чего-либо другого, а от собственной порочности».

А так как мы ведем речь о ложных христианах, которые, возможно, вначале своей веры старались жить по заповедям и благочестиво, а потом отошли от этого, то это значит следующее:

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.37): «И если услышишь, что кто-либо, после явных христианских дел, отпал от Христа, знай, что он был в то время без благодати Божией. Ибо Святой Дух животворит душу, как душа тело, и она бывает сильна, тверда и постоянна».

### Когда отходит благодать Божия?

Далее приведем некоторые поучения (но их намного больше), в которых говорится о причинах отступления благодати Божией.

И напомним, что согрешающий человек начинает исполнять волю диавола по причине того, что желает жить по-плотски, т.е. получать различные удовольствия и выгодам через тело и душу (например: пьянствовать, блудить, стремиться к богатству, веселиться и мн. др.), а это всегда связано с нарушением заповедей Божиих. И тогда благодать Божия отходит, и подступают бесы, которые и предлагают жить по плоти без заповедей (не прелюбодействуй/не блуди, не кради, не пьянствуй и т.д.) и получать удовольствия. Это связано с нерадением о себе, с нежеланием быть чистым и праведным, и с неусердием о спасении своей души. Святые отцы говорят об этих причинах так:

**Макарий Египетский** (Духовные беседы, б.42): «Лишаются же благодати и гибнут люди … потому, что, уловившись греховными удовольствиями, предаются им …».

**Григорий Синаит** (О заповедях и догматах…, п.12): «Оставление благодати бывает … (из-за) страстей…, а совершенное ее лишение (из-за) делания грехов».

**Ефрем Сирин** (Добротолюбие, т.2, 5. О борьбе с осмью главными страстями, вообще, гл. 225): «Попускает же Бог и совершенно оставляет тех, которые или не хотят жить без греха, или вразумляемые не обращаются, но пребывают во грехе».

**Никита Стифат** (Добротолюбие, т.5, Третья умозрительных глав сотница…, гл. 86): «Не оставляется непричастным благодати Духа никто из уверовавших во Христа и крестившихся, если только он не предал себя совсем в плен всякому действию противного духа и не осквернил веры делами, или с нерадением и беспечностью не сжился».

**Паисий Святогорец** (Духовное Пробуждение, т.1, ч.1, гл.1): «Тот, кто отошел от Бога, принимает бесовское воздействие, тогда как тот, кто живет с Богом, приемлет божественную Благодать. Благодать Божия приложится тому, кто ее имеет. А если человек имеет немного Благодати, но обращается с ней без должного благоговения, то у него отнимется и то немногое, что у него есть (Ср. Лк. 19:26). … А когда уходит божественная Благодать, в человека яростно устремляются все бесы».

**Авва Дорофей** (Душеполезные поучения, п.12): «Бог оставляет человека тогда, когда он сделает что-либо против своего устроения, например, если кто был благоговеен, и уклонится в бесчинную жизнь; или был смирен, и сделается наглым. И не столько оставляет Бог проводящего порочную жизнь, когда он живет бесчинно, или наглого, когда он гордится, сколько Он оставляет благоговейного, когда этот делает бесчиние, и смиренного, когда он возгордится: это и значит грешить против своего устроения, и от сего происходит оставление».

**Симеон Новый Богослов** (Добротолюбие, т.5, Деятельные и богословские главы, гл. 96): «… лишен благодати бывает таковой по следующим двум причинам: или потому, что пренебрег покаянием, или потому, что возмалодушествовав пред полным стяжанием добродетелей, как делом безмерно великим, оставил некоторые из них…».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.73): «… демоны, видя, что мы порабощены воле плоти, отчуждились от благодати Святого Духа и умертвили души свои, - ибо удаление души от Бога есть смерть для нее, - видя это, для какой еще другой причины станут они и со своей стороны воздвигать брань против нас? Ибо вся брань, какую поднимают против нас демоны, на тот конец бывает, чтоб удалить от нас благодать Святого Духа. Но мы, как вижу, еще прежде, чем они стали воевать против нас, уже обнажили себя от такой благодати Божией тем, что не исполняем заповедей Божиих и не имеем ревности взыскивать Бога от всей души нашей. Ибо если б мы взыскали Его, то не проводили бы жизни своей в таком нерадении».

При этом при всем надо знать и эту истину:

**Ефрем Сирин** (О том, как монаху быть совершенным): «…если (люди) живут беспорядочно, она (благодать) терпит; если нечествуют, отвращается, впрочем, не заключает своего недра, чтобы мы не умерли».

### О некоторых лукавых мнениях о присутствии и оставлении благодати Божией

А теперь скажем, что существует несколько лукавых мнений о присутствии и оставлении благодати Божией.

Итак, есть мнение по подобию: «так мне нечего заботиться, благодать все сделает за меня».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римл., гл. 6, ст. 15): «(Ап. Павел) сказал, что грех нами уже не обладает, не имеет над нами тиранской власти, потому что благодать освободила нас от сего. Из этих слов мог иной вывести: «так мне нечего заботиться, благодать все сделает за меня, нечего мне остерегаться, предусматривать, напрягать силы в борьбе. Все само собою будет течь благоприятно; мне можно жить спустя рукава». — То правда, что благодать все совершает и готова всегда со своею помощью, но она всегда действует в связи и согласии со склонениями воли человека. Приходит на помощь трудящемуся, когда у него недостает сил на совершение какого-либо дела. Потому в жизни благодать благодатию, а свободные решения свободными решениями. Ни благодать без этих решений, ни эти решения без благодати ничего не делают; они действуют совместно. Так ты не расслабляйся, услышав, что, благодати ради, грех уже не владеет тобою, а береги принятое в начале напряжение — противостоять греху. Не владеет грех, когда ты противишься ему, и благодать ради твоего противления помогает тебе. Но опусти руки, предайся нерадению, послабь возненавидение греха, — грех подойдет, прельстит, увлечет и снова завладеет тобою; потому что благодать не станет за тебя делать дело, когда ты опустишь руки. Когда ты бросишь дело противления греху, благодать от тебя прочь отступит, и ты останешься один; а оставшись один, не совладеешь с грехом и падешь. Чтоб не случилось такого расслабления, Апостол и предостерегает: что же? грешить ли? оставить всякую заботу остерегаться греха, смежить глаза, опустить руки? — Нет, говорит, будь всегда на страже и во всеоружии».

Бывает и такое безумное мнение по подобию: «ежели благодать открывается в большей мере, когда нами учинены тягчайшие грехи, то не перестанем грешить, дабы обильнее являлась благодать».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римлян., гл. 6, ст. 1): «(Св. Иоанн Златоуст говорит) (ап. Павел) доказал, что благодать достаточна к уврачеванию тяжких грехов; но неразумные могли слова сии счесть поблажкою ко греху. Они стали бы рассуждать: «ежели благодать открывается в большей мере, когда нами учинены тягчайшие грехи, то не перестанем грешить, дабы обильнее являлась благодать». Заметь же, как Апостол отклоняет от такого рассуждения и мнения. Сначала опровергает возражение простым отрицанием, сказав: «да не будет», — как обыкновенно выражаются о чем-либо по общему признанию крайне нелепом…».

Также некоторые «умники» перетолковывают истину: «Дух дышит, где хочет…» (Ин. 3,8), когда говорят о своих греховных падениях, что от них сначала отошла благодать и поэтому они пали. Это неправда. Благодать Божия отходит в двух случаях: первый – для того, «чтобы возбудить в ней сильнейшее желание себя», и это – обучающая и спасительная благодать:

**Феофан Затворник** (Сб. «Внутренняя жизнь, п.21): «Как некоторая необходимость на пути нравственного совершенства, является по временам в душе какая-то необыкновенная сухость, иногда довольно продолжительная. Это оттого, что спасительная благодать Духа отступает на время от души или скрывает от нее свое присутствие, а вместе с тем отступает от нее радость и веселие и скрываются все утешения благодати. Премудрая благодать, без сомнения, имеет при сем для души спасительные цели. Как мать лишает иногда своего присутствия дитя, чтобы дать ему почувствовать сладость сего присутствия и чтобы после с большим жаром самой обнять его, так и благодать отступает иногда от души, чтобы возбудить в ней сильнейшее желание себя и потом в расположенную таким образом душу излиться с большим изобилием».

А тот, кто при таком отступлении вместо усердия и преданности Богу, вознерадел и начал разрешать себе понемногу согрешать, показывает свое грехолюбие и маловерие.

А другое отступление благодати то, о котором сказано выше – когда человек вначале сам нарушает заповеди Божии, и в чем он виноват сам, а затем уже благодать отходит.

### Об укреплении ложных христиан во зле, когда благодать отходит

То, что говорится об отступлении благодати Божией, происходит с ложными, нераскаянными христианами, которые, напомним, являются плотскими и страстными.

**Феофан Затворник** (Рукописи из кельи – 1, Мысли о внутренней жизни): «Плотские — пьянство, блуд, сонливость; душевные — корысть, гордость и другие».

Итак:

**Лука Крымский** (О предопределении): «А какова судьба, если оставит Бог, если люди не имеют благодатной помощи Божией? Попадают они во власть диавола, их терзают бесы; всё доброе, что еще остается в их сердце, бесы истребляют, — и всё более и более укрепляются эти люди во зле».

**Дмитрий Ростовский** (Алфавит духовный, ч.2, гл.5): «… а когда с Богом разобщишься, тогда впадешь во все злое».

**Дмитрий Ростовский** (Летопись…, Начало летописи): «… тот, от кого по причине грехов отъемлется благодать Божия, тот приходит в ожесточение и уже не радит о душе своей».

**Григорий Синаит** (О заповедях и догматах…, п.12): «… душа страстелюбивая и грехолюбивая лишается благодати, отметает ее и вдовеет и чрез то делается жилищем страстей, чтоб не сказать — демонов, в настоящем и будущем веке».

**Цветник священноинока Дорофея** (гл.41, и др.): «И да будет тебе известно, душа моя, что пленение и помрачение ума страстями отгоняют благодать от человека, впускают духов мрака и (они) великую власть имеют. И человек весь век свой не в состоянии будет привлечь к себе благодать, если не избавится от пленения страстями и помрачения. (гл.43) … От входа бесов и страстей – пленение ума, мечтательность и помрачение. А при пленении и помрачении ума благодать отходит».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.33): «Явным же признаком того, что он обнажен от благодати святого Крещения служит его собственное признание, что никак не может пресечь и отсечь срамной похотливости своей и не может воздержаться, чтоб не удовлетворять ее срамными делами. И сколько у нас таких несчастных, которые тем несчастнее, что не сознают и не чувствуют своего бедственного положения?!».

**Макарий Оптинский** (Письма, т.1, п.53): «Как же скоро человек волею преступит заповедь Божию, то уже и получает от Бога наказание духовное: он лишается благодати Божией, изнемогает в хотении и избрании лучшего, кое (т. е. хотение) не преклоняется на доброе, помрачается в разуме и, делаясь рабом страстей, уже неволею влечется к оным и приемлет от них, вместо удовольствия, наказание».

**Феофан Затворник** (Письма, п. 498): «… враг не дремлет. Он ведь от вас не отстает, - а тут же присматривает, нельзя ли как опять запутать вас; но благодать Божия покрывает вас и приступа не дает. Как только благодать отступит за что-нибудь, - он тотчас тут, и начнет вертеть - избави вас Господи!».

**Письма Валаамского старца** (п.78): «… были такие подвижники, которые видели славу святых и такую имели благодать от Бога: творили чудеса, возложением рук исцеляли больных. Люди прославляли их, и они возмечтали о себе дьявольской гордостью, благодать отошла от них и они вели жизнь распутную на посмешище людям».

**Паисий Святогорец** (Страсти и добродетели, ч.2, гл.3): «… когда Благодать Божия отходит, то приходит диавол и помрачает человеку ум. Потом человек может испытать и внешнее нападение от бесов, а внутри у него образуется духовный мрак».

Итак, каждому христианину надо знать, что:

**Феофан Затворник** (Толк. на 118 Псалом, ст.4): «То несомненно, что постоянное, горячее ревнование о хранении заповедей есть дело благодати Божией, она возбуждает его, она и хранит; но это не значит, что нам самим можно и руки опустить. Напротив, наш долг постоянно разжигать самих себя собранием разнообразных побуждений к хранению заповедей и обложением ими сердца своего. Это будет то же, что подкладывать дрова в горящую печь. Когда будет такое усилие с нашей стороны, то и благодать будет воздействовать, превращая наше малое в большое; а когда не будет, то и благодать отойдет».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.4, и др.): «Всякой богобоязненной душе два великие предлежат подвига: первый - чтобы получить благодать Святого Духа, потому что и возможности нет вступить кому-либо на путь спасения и тем паче шествовать по нему, если не получит он наперед таинственной благодати Всесвятого Духа; второй, более тяжкий, - чтоб не лишиться сей благодати, получаемой со многими потами и трудами. (сл.29) Итак, кто видит, что он удободвижим на злые дела, и сознает, что обнажен от Божественной благодати, тот пусть позаботится о себе и о спасении души своей, убедясь из того, что находится вне спасительной силы христианства и что имя Христово не принесет ему никакой пользы, но что вместе с диаволом пойдет он в уготованный ему огнь адский. Если какой христианин не знает, что для спасения необходимо быть обновлену и воссоздану, войти в обоженное состояние благодатною силою и действием Христа Спасителя соделаться новою тварию и новым человеком, … тщетно называется он христианином. Ибо если не совершилось еще в нем такое изменение, то все другое ни к чему не служит, тщетны молитвы его, тщетны и псалмопения. От какового бедствия да избавит нас Господь, Коему слава во веки. Аминь».

# Глава 4. ЛОЖНЫЕ ХРИСТИАНЕ В ОТНОШЕНИЯХ С ЛЮДЬМИ - ЛЖЕЦЫ, ЛИЦЕМЕРЫ, ТРУСЫ, СОБЛАЗНИТЕЛИ И ПРЕДАТЕЛИ

А теперь скажем о духовных законах относительно отношений порочных людей–ложных христиан с другими людьми, которые совсем отличаются от истинно христианских отношений.

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, § 272): «Древние христиане были простосердечны, друг друга не обманывали, но истину друг другу говорили, и потому друг другу верили. Нынешние иначе».

### Ложь – обязательная черта характера ложных христиан

Итак, наша тема о ложных христианах. А почему такие христиане называются ложными? Потому что, во-первых, их вера и жизнь не есть жизнь по истинной вере, по Божьим заповедям.

**Илия Минятий** (Слово в первую неделю поста. О вере): «… В заблуждении находимся … мы, несчастные. Мы полагаем, что наша вера жива, а она мертва, ибо не имеет дел. Она обнаруживает некоторые внешние знаки веры, но дела ее не имеют никакой цены и заслуги. Мы снаружи христиане. А изнутри - о, какое различие! В корыстолюбии - иудеи, в погибели - язычники, в волнении страстей - бессловесные животные, хуже самих зверей. Проявляя себя внешне, мы ходим в церковь, постимся, иногда исповедуемся и причащаемся. Но все это медь, блистающая некоторым благочестием. Если внутреннее не совпадает с внешним, если в самой церкви мы не сохраняем благоговения, если, постясь от мяса и рыбы, не сдерживаем своих страстей, если, раскаиваясь столько раз, во всей этой жизни мы тем не менее всегда остаемся неисправимыми, - все это одна лишь глина, все это не приносит никакой пользы. Под сияющей чем-то внешней медной обивкой скрывается ничего не стоящая глина. Под ложным видом, который извне кажется добродетелью, благочестием, смиренномудрием, живут лицемерие, зависть, гордость более чем сатанинская. Не заблуждайтесь, братья, эта содержимая нами вера не жива, ибо не имеет души, т. е. дел, а если даже и имеет кое-какие дела, то это лишь внешние, совершаемые или по привычке, или по человекоугодничеству, а не внутренние дела доброго произволения и богоугодной мысли. Не заблуждайтесь! … И при такой вере многие, считающие себя христианами, на самом деле суть идолы христиан; идолы, как говорит Павел, «имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся» (2Тим. 3,5)».

Во-вторых, отличительной чертой ложных христиан является – ложь и лицемерие людям, за которыми они прячутся, скрывая свои грехи и свою внутреннюю нечистоту и гнилость. Таким образом, с помощью лжи, они отрицают, что они грешат, но не просто отрицают пред другими людьми, а еще и делают это лукаво и подло, вводя в заблуждение людей, пользуясь тем, что те им доверяют и не верят, что так могут поступать христиане любого чина (и миряне, клирики, монахи, священники, епископы). А вообще:

**Иоанн Златоуст** (Сохранившееся из толкования на книгу пророка Иеремии, гл.2): «Величайшее беззаконие — совершать грех на деле и отрицать это на словах».

Итак, грешники на деле, т.е. ложные христиане всегда лгут и притворяются.

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. 1 Тимоф., гл.5, 24): «Некоторых же людей грехи не явны. Они умеют их прикрывать и в лицо всем кажутся добрыми и честными».

**Авва Дорофей** (Душеполезные поучения, п.9): «Жизнью своею лжет тот, кто, будучи блудником, притворяется воздержным; или, будучи корыстолюбив, говорит о милостыни и хвалит милосердие … Лживый человек, или боясь стыда, - чтобы не смириться, или … желая обольстить кого-нибудь и повредить ему, говорит о добродетелях и хвалит их …; такой лжет самою жизнью своею; это не простой человек, но двойственный, ибо иной он внутри, и иной снаружи, и жизнь его двойственна и лукава».

Поэтому ложные христиане обязательно являются лжецами и лицемерами. Причем, если человек неверующий – то он, не обращая внимания на заповеди Божии и христианские добродетели, может показывать себя таким, как он есть, не обманывая (хотя и такой человек немало врет и лицемерит, стараясь скрыть свои безнравственные поступки, показать себя лучшим или в выгодном для него свете). А вот вера и ее правила вдвойне как бы «обязывает» человека представлять себя правильным, хорошим и т.п. Но это неправда – вера обязывает быть, а не казаться. Но так как ложные христиане не добродетельны и живут во грехах, то, конечно, они не хотят, чтобы люди об этом знали, и именно поэтому они и являются отпетыми лжецами и искусными лицемерами.

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.155): «(Есть христиане) которые пред людьми благочинно поступают и показывают себе благочестивыми, но в тайных местах беззаконничают и такое творят, что стыдно и говорить. Таковые христиане — лицемеры, нечестивые (син.: порочные, безнравственные – от сост.) и безбожные».

И так как они являются плотскими, то они обязательно будут поступать с другими людьми так:

**Тихон Задонский** (Плоть и дух, гл.1): «Плотской человек коварно, лестно, хитро со всяким поступает; а духовный со всеми простосердечным является».

Думаю, рассмотрение этого вопроса поможет тем, кто сталкивается с такими якобы «христианами», и будет понимать, что другими они не могут быть, потому что жизнь в грехах подчиняет их диаволу, который есть «отец лжи», и дает именно такой плод – безнравственность, ложь и подлость в различных проявлениях; и именно это и будет происходить при отношениях с такими людьми.

**Тихон Задонский** (Письма келейные, п.28): «…грех человека недостойным, подлым, бедным, окаянным и уничиженным делает. Ибо всякий грех величество Божие оскорбляет».

### Ложные христиане не придают значения тому, что ложь – это большой грех

Но прежде чем раскрыть вопрос о лживости грешников, скажем, что, стремясь по трусости и гордости, скрыть свою грехи и свою безнравственность/злобу/внутреннюю черноту, такие люди, похоже, не задумываются над тем, что ложь – это серьезный грех.

**Иоанн Лествичник** (Лествица, сл.12): «Никто из благоразумных (да) не сочтет ложь за малый грех; ибо нет порока, против которого Всесвятой Дух произнес бы столь страшное изречение, как против лжи. … Бог «погуби(т) говорящих ложь» (Пс. 5, 7)».

**Ефрем Сирин** (Слово о добродетелях и пороках, гл. О лжи): «Нет язвы глубже этой, нет позора хуже этого. Лжец для всех гнусен и всем смешон».

**Схииг. Савва** (Плоды истинного покаяния, гл. Молчание): «… ложь приводит к геенне. ... Кто лжет и обманывает, тот Бога презирает, а людей боится».

**Георгий Конисский** (Слова, 19. Слово в день Сошествия Святого Духа): «Посмотрим, слушатели, на самих себя. Много у нас всяких грехов и беззаконий, кои возбраняют пришествие Духа пресвятого; а лжи и обмана, можно сказать, как воды, и ложь так стала обыкновенна, что лгать и за грех уже не считаем. … Не думайте, однако же, будто ложь сама по себе — неважный грех и извинительный, потому только, что она у нас стала грехом слишком обычным. Грехи бывают тяжки или не тяжки, смотря по тому, грешит ли человек в ведении или в неведении, волей или неволей, с намерением или без намерения. Спаситель ясно изображает сие различие, говоря: «Раб же тот, который знал волю господина своего, и не был готов, и не делал по воле его, бит будет много; а который не знал, и сделал достойное наказания, бит будет меньше» (Лк. 12:47,48). … Скажите же сами, слушатели, большая часть нашей лжи не бывает ли без нужды и страха, но по ведению и с умыслом? … Лжецы и обманщики часто говорят в ослеплении: «мы заключили союз со смертью и с преисподнею сделали договор: когда всепоражающий бич будет проходить, он не дойдет до нас, потому что ложь сделали мы убежищем для себя, и обманом прикроем себя» (Ис. 28:15)! Но так Господь сокрушает замыслы их: «И поставлю суд мерилом и правду весами; и градом истребится убежище лжи, и воды потопят место укрывательства. И союз ваш со смертью рушится, и договор ваш с преисподнею не устоит. Когда пойдет всепоражающий бич, вы будете попраны» (Ис. 28:17,18). И это в настоящей еще жизни. Но и в будущей жизни такой же лютый жребий уготован лживым, как и другим отверженным беззаконникам. Слышите, Сам Спаситель, сидящий на престоле, Тайновидцу Своему, Иоанну, глаголет: «Боязливых же, и неверных, и скверных, и убийц, и блудников, и чародеев, и идолослужителей, и всех лжецов (вот, видите, лживых на одних, так сказать, весах полагает с неверными и другими беззаконниками, и присуждает им одно и то же наказание), - участь в озере, горящем огнем и серой» (Откр. 21:8). … За одно слово лживое, как я выше упомянул, Анания и Сапфира внезапно судом Божиим убиты были. А наши лжи и обманы разве могут быть простительнее, и не подлежат тому же суду Божию? Ах! весьма обманываемся, слушатели, если так думаем; ибо, равно как и они, Духу Божию лжем, Который обличает нас в совести нашей. Не равно только, как они, т.е. не внезапно погибаем; ибо долготерпение Божие ждет покаяния нашего».

### О ложном христианине говорится: «ВСЯКИЙ, ДЕЛАЮЩИЙ ЗЛОЕ, НЕНАВИДИТ СВЕТ И НЕ ИДЕТ К СВЕТУ, ЧТОБЫ НЕ ОБЛИЧИЛИСЬ ДЕЛА ЕГО, ПОТОМУ ЧТО ОНИ ЗЛЫ» (Ин. 3:20)

**Тихон Задонский** (т.5, Письма келейные, п. 40): «Люди, желая беззаконие сделать, ищут сокровенных мест. Блудники и воры ночь и тьму любят. Лихоимцы и мздоимцы тайно берут мзду. Лукавцы, хитрецы, льстецы, лицемеры и злобники внутри себя скрывают зло свое, и все дела темные во тьме делают, как сыновья тьмы. «Ибо всякий, делающий злое, ненавидит свет и не идет к свету, чтобы не обличились дела его, потому что они злы» (Ин 3:20)».

**Игнатий Брянчанинов** (Слово о чувственном и о духовном видении духов): «В числе свойств нашего падения мы замечаем сопутствующее всем беззакониям человеческим желание скрыть преступление и оправдать себя. Так поступали Адам и Ева по нарушении заповеди Божией (Бытие 3); так поступил первенец их Каин по убиении брата своего, Авеля (Бытие 4)».

**Платон Митр. Москов.** (Поучительные слова, т.4, Слово в день Преображения Господня): «Дела тьмы суть дела, за которые мы принимаемся со стыдом, или в коих напоследок стыдимся. Совесть едва ли совсем в ком истреблена быть может. Может она затмиться; т.к. она не есть Бог: но не может истребиться: т.к. она от Бога есть. Она дерзающую на беззаконие руку тотчас удерживает; а если страсть сильнее, и превозмочь оную не может, то внутренность она беспокойством, а лице наполняет стыдом. И для того-то человек, когда что против совести делать предпринимает, скрывается от людей, не только сторонних, но и домашних; ищет сокровеннейших углов и вертепов; ищет темноты…. О сколь тщетно человек сам себя обманывает! чем более ищет таковой темноты; тем более сам обличает себя: следовательно, тем более совести дает свободности, поразить его своим правосудным определением. Нет столь мрачного угла, где б суда ее избежать было можно: тем более же нельзя скрыться от суда Божия…. Но дела света суть дела, в коих мы не только не стыдимся, но радуемся, и желаем, и ищем, чтоб оные всем открыты были».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.142. Свет и тьма): «… Истинное покаяние и сообразные ему плоды, добрые дела, — свет душеный; но нераскаяние и сопряженные с ним злые плоды, темные дела, — тьма душевная. Видишь, христианин, свет и тьму: убегай от тьмы, да не пребудешь во тьме, и не будешь ввержен в вечную и кромешную тьму; возлюби свет, да во свете пребудешь и к вечному свету перейдешь. … Всякий, кто добро творит, не избегает света и не ищет тьмы, ибо не боится обличения, потому что правы дела его. Но кто зло творит, убегает от света и ищет тьмы, ибо темные дела во тьме совершаются. Блудник, вор, хищник и всякий законопреступник тьмы и сокрытого места ищет. О, бедный человек! Где ни скрывайся, во тьме, или под землею, или в пустыне, или между стенами — от Бога и домашнего твоего свидетеля и обличителя, совести, нигде скрыться не можешь. Бог везде, и всякое дело видит твое. И совесть твоя везде, и всякое обличает дело твое. Она во всяком беззаконии твоем не молчит, но дерзновенно говорит: «Худо ты, человече, делаешь, Страшный Суд Божий будет тебе! На нем все обличатся злые дела твои. Тогда Бог, Праведный Судия, воздаст тебе по делам твоим». Христианин! Возненавидим тьму, и возлюбим свет, да будем «сынами света» (Ин 12:36). Отвратимся от дел, которые во тьме творятся; сотворим дела, сообразные дню, да просветимся».

## Раздел 4.1. Живущий не по Богу – живет по лжи, и «не имеет общения с Богом»

Начнем разговор с такой лжи: христианин является лжецом Богу, живя в нераскаянных грехах.

**Бл. Августин** (О граде Божием, кн.14, гл.2,3): «Когда человек живет по истине, он живет не сам по себе, а по Богу. Ибо это Бог сказал: «Я есть путь и истина и жизнь» (Ин. 14. 6). Когда же живет он по самому себе, т. е. по человеку, а не по Богу, он, несомненно, живет по лжи. … Человек сотворен правым при том условии, чтобы жил не по себе самому, а по Тому, Кем сотворен, т. е. исполнял Его волю, а не свою. Жить же не так, как он сотворен жить, и есть ложь».

### «Лжет Христу Господу блудник, прелюбодей и всякий осквернитель»

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, §44): «Христиане же, вступая в христианство, обещаются Богу служить, волю Его творить, отрицаются от сатаны и дел его; но когда к грехам обращаются, все то забывают и попирают, и Богу изменяют, и делаются лживыми».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.84. Ложь): «Лжет Христу Господу блудник, прелюбодей и всякий осквернитель. Лжет хищник, вор и грабитель. Лжет кощунник, сквернослов и буеслов. Лжет злоречивый, клеветник и ругатель. Словом, лжет всякий законопреступник. Ибо беззаконная и нехристианская жизнь противна тем обетам, которые в Крещении христианами даются Богу. Всякий христианин в Крещении обещается свято, непорочно и благочестиво во Христе Иисусе жить и Ему служить. Без святой и благочестивой жизни невозможно Христу служить. Но когда не благочестиво, а беззаконно живет, то Христу не служит, обетов своих не хранит, и так лжет Ему. И до тех пор будет пребывать во лжи, пока будет жить нераскаянной жизнью».

###  «Те, которые говорят ложь, неверные суть»

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл. 48): «Кто верует, тот всегда говорит истину, и из уст его не исходит никакая ложь; ибо те, которые говорят ложь, неверные суть и сыны диавола».

**Феофан Затворник** (Начертание христианского нравоучения, ч. 2, А,1): «В злохудожной душе не может содержаться истина. Этот сосуд худой, всё готовый испустить, что ни положи в него. Страсти суть отступления от истины и притом живые; потом всякий страстный уже на пути лжи стоит, приняв от страстей уроки лжи противной истине. От порочной жизни очень удобный переход к безверию, холодности и отвержению веры».

Напомним и то, что тот, кто считает себя верующим во Христа, и не исполняет заповеди, и к тому же еще и говорит, что ему тяжело исполнять Его заповеди, тот – лжец.

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл.30): «Кто, веруя во Христа, говорит, что верует и Христу, а между тем ни грехов не избегает, которые Он запретил, … но не может исполнять заповедей Его, потому что это требует подвига и большого труда и сопряжено с большими препятствиями, то он лжет, ибо все заповеди, какие повелел Господь соблюдать Апостолам, а, следовательно, и нам, мы можем соблюдать даже среди мира, но не хотим, потому что слабы в вере и любви ко Христу, не имеем твердой веры и горячей любви ко Христу, как подобает».

### Ложные христиане показывают «ТОЛЬКО ВИД БЛАГОЧЕСТИЯ, СИЛЫ ЖЕ ЕГО ОТРИЦА(ЮТ)СЯ» (2 Тим. 3, 5)

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, 3. Поуч. на день памяти св. правед. Симеона Богоприимца): «Что же такое благочестие? Благочестие по самому своему наименованию означает благое, то есть доброе, почитание Господа Бога, ибо слово «благочестие» слагается из двух слов: благое и честное. … На деле же благочестие обнаруживается в благом, истинном, неложном, нелицемерном почитании Бога. Ибо много нас, христиан, но не все мы почитаем Его благо, чаще же почитаем Его по злому: «чтим Его только устами, сердцем же далеко отстоим от Него» (Ис. 29, 13; Мф. 15, 8; Мк. 7, 6); показываем «только вид благочестия, силы же его отрицаемся» (2Тим. 3,5); только по имени называемся христианами, творим же дела язычников. Разве в том благочестие, чтобы именоваться правоверными, а следовать зловерным? Устами исповедовать веру истинную, а беззаконной жизнью отвергать Того, в Кого веруем? Челом поклоняться Христу до земли, а скверными делами вторично распинать Его, ругаться над Ним? В этом ли богопочитание? В этом ли христианство? К каждому из таких (которые называются христианами, а творят дела язычников) относятся слова Господа в Апокалипсисе: «Знаю твои дела; ты носишь имя, будто жив, но ты мертв» (Откр. 3, 1). Ты жив телом, но мертв душой; имя носишь Христово, а дела у тебя бесовские; молишься Христу, а демону угождаешь и Христа всегда прогневляешь! Разве это благочестие? Истинное благочестие познается и на самом деле существует у того, кто по именованию благочестия и делами чтит Бога, направляя к добродетели свою жизнь».

**Феофан Затворник** (Мысли на каждый день года, Неделя 9-я по Пятидесятнице, Понед.): «Господь осудил смоковницу на бесплодие за то, что по виду она так была покрыта листьями, что надлежало быть на ней и плодам, которых на деле не оказалось. В применении к жизни христианской, листья означают внешние дела благочестия и внешние подвиги, а плоды внутренние расположения. … Когда первые (листья) в силе, а последних (плодов) нет и в зародыше, то отсюда выходит ложь жизни, которая выражается так: казаться, но не быть. Вначале, может быть, и не имеется это несчастное настроение в мысли, а потом оно является незаметно и установляет собой строй жизни. Кто наляжет слишком на внешность и пристрастится к ней, у того внимание к сердцу закрывается, чувства духовные глохнут и водворяется холодность. На этой степени жизнь духовная замирает; остается вид благочестия без силы его. Поведение совне исправно, а внутрь все навыворот. Следствием этого — бесплодие духовное: делаются дела, но они все мертвые».

### «Очевидный и упорный лжец удаляется от Бога, потому что делается родня дьяволу»

Напомним и то, что ложные христиане являются бесоподобными и жилищами бесов. И поэтому о них говорится также:

**Ефрем Сирин** (Слово о добродетелях и пороках, гл. О лжи): «Но злополучен и жалок тот, кто коснеет во всякой лжи, потому что диавол «искони... ложь есть» (Ин.8:44). Кто коснеет во лжи, тот не имеет дерзновения, потому что ненавистен и Богу, и людям».

**Авва Дорофей** (Душеполезные поучения, п.9): «В писании сказано, что «ложь от лукавого», и что «он ложь есть и отец лжи» (Ин. 8, 44). Вот, отцом лжи назван диавол, а истина есть Бог; ибо Он Сам говорит: «Я есть путь и истина и жизнь» (Ин. 14, 6). Видите посему, от кого мы отлучаем себя и с кем соединяемся ложью; очевидно - с лукавым. … Нужно большое внимание, чтобы нам не быть окраденными ложью, ибо лжец не имеет общения с Богом. Ложь чужда Богу».

**Иоанн Лествичник** (Лествица, сл.24): «Лукавый (человек) – диаволу соименник и сообщник; потому и Господь научил нас называть диавола лукавым, когда говорим: «избави нас от лукаваго» (Мф. 6, 13)».

**Нравственное богословие Е. Попова** (Грехи против 9-ой запов., грех: Ложь на глазах и упорная): «Всего опаснее, что очевидный и упорный лжец удаляется от Бога, потому что делается родня дьяволу, который «ложь есть и отец лжи» (Ин.8,44)».

**Василий Кинешемский** (Толк. на Ев. от Марка, гл.14, ст. 66-72): «Прежде всего, всякая ложь, с какою бы целью она ни говорилась, есть грех, и ничто не может оправдать ее, ибо первым виновником лжи является диавол».

### В ложных христианах нет страха Божиего и они бесстыдно нарушают заповеди, но от Бога они «укрыться не могут нигде и никак»

Мы уже говорили, что в таких «христианах» нет страха Божиего. И повторим это, но уже в другом контексте. Итак:

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 419): «… говорит Богу псалмопевец: «Ты повелел заповеди Твои хранить строго» (Пс.118:4). Но грешник бесстрашно дерзает нарушать то, что должно быть нерушимо вовеки. …Грех есть преслушание и уничижение великого, бесконечного, неописанного, страшного, святого и вечного Бога, Отца и Сына и Святого Духа, перед Которым Ангелы святые со страхом стоят и благоговеют (Ис.6:2— 3), но человек — земля и пепел — не боится Его. И это есть превеликая человеческая слепота, что он Того, у Которого в руке как весь свет, так и он сам, — не боится, не почитает, но презирает и уничижает. Поэтому и сам Им презирается, и оставляется, и уничижается, как говорит Господь: «Бесславящие Меня будут посрамлены» (1Цар 2:30). … Бесстыдно делает человек, когда беззаконничает. Ибо «не имеет Бога пред собою» (Пс.53:5; 85:14), Которого должен перед очами своими иметь, почитать и поклоняться. Обращает спину свою, а не лицо к Нему… Такое бесстыдство делает человек, когда грешит против Бога, а более христианин, который мнится знать Бога, но не почитает Его; имеет закон Божий, но не хочет исполнять его, и отвергает его, оставляя сзади, который должен иметь перед собою и, на него смотря, творить его».

**Исидор Пелусиот** (Письма, ч.1 п.688): «Если же многие больше боятся законов человеческих, нежели Божественных, сие нимало не удивительно. Ибо человеческие законы устрашают людей более грубых тем, что они немедленно налагают наказание, Божественные же пренебрегаются, потому что здесь наказывают они редко, непременно же наказывают там. … Многие, хотя исповедуют Божественные законы на словах, но отрицают это делами. Ибо тем, что делают, ясно высказывают то, что думают. Они не только прилагают великое попечение о теле, а о душе не радят, но даже, хотя и стыдятся грешить, когда это видят люди, однако же, пред Богом, Который не только над всем надзирает, но и все содержит, нимало не краснеют, а напротив того, грешат небоязненно».

Но, несмотря на то, что у ложных христиан нет стыда перед Богом, от Бога они «укрыться не могут нигде и никак».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.155): «О таковых написал пророк Божий: «Не представили Бога пред собою» (Пс.53:5). О, человек, где ты с темным своим делом укрыться можешь от Того, Который везде присутствует и все видит? Убегаешь от людей; но Бог везде предваряет тебя, и никуда от Него убежать не можешь (См. Ам.9:2-4). Скрываешься от людских очей; но от Божиего всевидящего ока нигде и никак скрыться не можешь. Бережешься, чтобы не слышали люди негодных и гнилых твоих слов; но Бог их слышит. Скрываешь в тайне сердца твоего лесть, лукавство, хитрость и ложь, и бережешься, чтобы люди сего твоего зла не познали; но Бог, «сердца и утробы испытывающий», все это явно видит (Пс.7:10; 1 Пар 28:9)».

**Тихон Задонский** (т.5, Письма келейные, п. 40): «Все таковые стараются укрыться, но обманываются бедные, ибо они от людей скрываются, но от Бога, Который есть свет, светлее всякого света, и свидетель их злодеяний, укрыться не могут нигде и никак, так как Он везде с ними, и всякое их злодеяние видит, и в книге Своей записывает, и воздаст им по делам их. Пророк Божий вопиет к таковым: «Горе тем, которые думают скрыться в глубину, чтобы замысл свой утаить от Господа, которые делают дела свои во мраке и говорят: «Кто увидит нас? и кто узнает нас?» (Ис.29:15). «Может ли человек скрыться в тайное место, где Я не видел бы его?» — говорит Господь (Иер.23:24)».

## Раздел 4.2. Ложный христианин обязательно будет нагло и лукаво лгать людям и быть лицемером

Итак, грешники–ложные христиане в отношениях с людьми будут обязательно лукавыми и лжецами. Это происходит потому, что таким людям удобно жить в своих грехах, и, тем более им удобнее, что они нашли себе «помощников»: ложь, лукавство и лицемерие.

Иногда лжецов-христиан обозначают еще, как «волки в овечьей шкуре».

**Бл. Иероним** (Толк. на Ев. от Матфея, гл.7, ст. 15-17): «Это место (Евангелия о волках и овцах) может быть понимаемо и относительно всех тех, которые одно обещают по внешнему виду и на словах, а на деле обнаруживают другое».

Грешник - лжец, причем такой:

**Ефрем Сирин** (Слово о добродетелях и пороках, гл. О лжи): «Лжец многоизобретателен и изворотлив».

А вот поучение, в котором показывается, как рождается ложь после греха и как она же увеличивает грех.

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетическая проповедь, Гл.: Часть 1): «Вспомни святого Давида, впавшего в любодеяние и убийство. Вкралось в душу праведника неприметным образом нераде­ние; от нерадения родилось нехранение чувств телесных; освобожденный от хранения взор встре­тился неожиданно с предметом соблазна; пред­мет соблазна возбудил в душе освященной преступное пожелание; за пожеланием последовало преступное исполнение: за совершением прелюбодеяния последовал стыд тщеславный. Стыд, которым устыдилась греха человеческая гордость, родил новое преступное желание - желание скрыть грех, желание сохранить личину праведности пред человеками. Для этого совершено убийство».

Далее рассмотрим некоторые нюансы о лживости таких людей с духовной точки зрения.

### Грешник через ложь и лукавство скрывает свои грехи и недобродетельные мысли, слова и поступки

Так как человек живет в грехах, безнравственен и т.п., что порицается людьми и верой, то ему приходится врать, чтобы скрыть это. И поэтому ложные христиане претворяются и лгут постоянно, потому что им более чем тем, кто не живет явной греховной жизнью, надо прятать свою черноту.

**Игнатий Брянчанинов** (Письма к разным лицам, п.10): «…того, кто любит грех, чья воля в грехе, тому нужна личина».

**Ефрем Сирин** (О страхе Божием и о Последнем Суде): «Поскольку грех гнусен, то скрывается, поскольку он - яд, то таится, а если бы не был так мерзок, то не искал бы скрытности, и если бы не был так ядовит, то не желал бы оставаться втайне. Кто делает грех, от того требует, чтобы боялся он, скрывал в себе грех и не обнаруживал его, иначе видна будет гнусность греха. Грех боится укоризны, избегает стыда, стыдится своего безобразия и не любит видеть света. … Грех пресмыкается во тьме и бегает света, потому что, если бы показался он на свет, то всякий бежал бы от него».

Что касается вопроса о сокрытии своей нечистоты ложью, то надо сказать, что скрыть человеку свое греховное дело бывает относительно легко, потому что другие люди не могут, например, находиться в том месте, где находится прелюбодей, и знать, что он сейчас делает. Так, например, священник говорит, что находится на требах, а сам у любовницы, и жена, конечно, верит ему, т.к. не может даже представить, что служитель Божий может так не бояться Бога, прикрываться служением и творить такие беззакония.

А также грешнику помогает то, что пока его не заподозрили в чем-то, то ему верят и никогда не перепроверяют.

Также заметим, что это - формулы скрытности греха, а не умение лжеца, как он думает. Его, так сказать, «заслуга» состоит в актерстве, чтобы сказать и сделать вид, что он говорит правду. Но и эта «заслуга» не делает ему чести, т.к. его игра происходит от его черноты души, которая в момент вранья изворачивается как лукавый змей.

Итак:

**Игнатий Брянчанинов** (Письма, п.214): «Лукаво старается грешник обмануть себя и людей! Лукаво старается грешник скрыть грех свой от себя и от людей! Лукаво старается он представиться праведником пред собою и пред людьми!»

**Иоанн Лествичник** (Лествица, сл.24): «Лукавство есть искусство, или, лучше сказать, безобразие бесовское, которое потеряло истину и думает утаить это от многих. … Лукавство есть извращение правоты, … лживое оправдание себя благонамеренностью, … двусмысленные слова, скрытность сердца, бездна лести, навык лгать, превратившееся в природу самомнение, противник смирения, личина покаяния, удаление плача, вражда против исповеди, упорство в своем мнении, причина падений, препятствие восстанию от падения, коварная улыбка при обличениях, безрассудное сетование, притворное благоговение; словом оно есть бесовское житие».

Также отметим, что у грешника вырабатывается устойчивая привычка врать и дает дорогу новым грехам, да и закон греха далее влечет один грех за другим.

**Василий Великий** (Толк. на прор. Исаию, гл.9): «… свойство грехов: один грех следует за другим. От блуда рождается блуд, привычка ко лжи делается матерью лжи и искусившийся в воровстве легко отваживается на неправое дело, потому что предшествующий грех делается поводом к новому греху».

От этой привычки врать живущий в грехах уже не может избавиться, да и, похоже, он уже и не желает этого, так как она его «спасает» по поводу уже совершенного греха и «окрыляет» на последующие грехи.

### Ложь и лукавство связано с самолюбием, заставляющим притворяться, и это - лицемерие

Закон всеобщего порока – самолюбия состоит в том, что человек не видит своих грехов; но греху этого мало - он понуждает человека показывать себя с лучшей стороны, как внешне перед другими, так и внутренне перед собой. И для этого он притворяется/прикидывается хорошим.

**Иоанн Кронштадтский** (Моя жизнь во Христе, ст.485): «… всякий грех от самолюбия; грех всегда прикидывается, притворяется нашим доброжелателем, обещая нам довольство и покой. «И увидела жена, что дерево хорошо для пищи, и что оно приятно для глаз и вожделенно» (Быт. 3, 6). Вот каким нам кажется всегда грех».

**Феофан Затворник** (Что есть духовная жизнь…., п.4): «(В самолюбии) причина и лицедейства, суть которого есть напряженное ухищрение всячески прятать свои дурные стороны, не исправляя их».

Самолюбие желает, чтобы о нас хорошо думали люди, т.к. от этого мы имеем какие-то выгоды (телесные, душевные, материальные). А если бы люди знали правду о наших греховных делах, то не общались бы с нами, чураясь нас (кто же захочет иметь дело с тем, кто подворывает, или с тем, кто постоянно тебя обманывает, или с тем, кто тебя ненавидит и зложелательствует, и т.д.). И поэтому все мы внешне выглядим очень благообразно и притворяемся, особенно, когда как актеры или лицедеи перед другими людьми, играем роль смиренных, приветливых, добрых и т.п.

**Василий Великий** (Правила кратко изложенные, в.28): «… злой человек нередко притворно говорит или делает нечто доброе».

**Схииг. Савва** (Семена слова для нивы Божией, поуч.95): «По внешности мы часто бываем смиренны, благочестивы, с лица хоть икону пиши, а если посмотреть, что кроется за этой внешностью!? Внутри нас кипит такое зло, такое раздражение, такая ненависть, такое нерасположение к ближним..., гордость, заносчивость, вражда...».

**Дмитрий Ростовский** (Слово в неделю святых жен мироносиц): «Бывает, что иной притворяется смиренным, а в уме гордится, притворяется целомудренным, а в мыслях сквернится, притворяется любящим, а в сердце злобствует, устами говорит мирное, лобзает, но в то же время коварствует и творит лесть, подобно Иуде. Не надейся и здесь найти Христа…».

**Инок Агапий** (Спасение грешников, ч.1, гл.8): «(У тщеславия есть одна из семи его дочерей) - притворство, когда ты притворяешься и изображаешь себя доблестнее других; но даже если ты это делаешь с целью дать пример ближнему, такое поведение является грехом».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. 2Тимоф., гл.3, ст.5 ): «Будучи, однако ж, таковы, по расположениям и чувствам сердца («самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, … неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, … предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся»), они наружно удерживаются показывать себя такими, а напротив, стараются держаться всех внешних порядков благочестной христианской жизни, где уж нельзя отступать от них, не обнаружив ярко своего нечестия. Оттого лицедейство — неизбежное последствие в людях, обладаемых страстями…».

**Василий Великий** (Беседы, б.1): «Лицо (внутренне) помрачается, когда внутреннее расположение затеняется внешнею притворною личиною, закрываемое ложью, как завесою. Тот лицемер, кто на зрелище принимает на себе чужое лицо; будучи рабом, представляет нередко лицо господина, и будучи простолюдином, - лицо царя. Подобно сему, и в этом мире многие, как на позорище, разыгрывают жизнь свою, иное нося в сердце, а иное, выставляя напоказ людям».

**Игнатий Брянчанинов** (Слово о чувственном и о духовном видении духов): «Чем дальше человек от исправления и добродетели, тем сильнее и утонченнее в нем стремление прикрывать себя лицемерством. Намеренные, отчаянные злодеи обыкновенно бывают вместе и бессовестнейшими лицемерами. Закрытые личиною лицемерия, закрытые личиною добродетели и святости, они приготовляют и совершают величайшие злодеяния. Чем искуснее сочинена личина, тем удачнее выполняется злодеяние».

**Дмитрий Ростовский** (Поучения, 38. Поуч. 2-е в неделю 13-ю по Святом Духе): «Что может быть горше того, чтобы лицемерно, только по имени, слыть добрым человеком, а на самом деле пребывать в злобе; именем только быть христианином, а делами нечистым; именем быть правоверным, а делами подражать зловерным; иметь образ благочестия, а делами отвергаться от него?».

И далее еще заметим о лицемерии.

Конечно, каждый из нас редко или часто надевает личину «святых» и правильных, и все мы, христиане, не очистившись от своих страстей, – лицемеры, потому что:

**Иннокентий Пензенский** (Христианское нравоучение, или богословие деятельное подлежательное, ч.4): «… в состоянии неправоты пребывают те, которые притворяются благочестивыми и других заставляют так думать о себе, а на самом деле не совлеклись поврежденной своей природы. Их состояние называется лицемерием».

**Иоанн Златоуст** (т.2, ч.2, Беседа о том, что должно избегать притворного и неистинного вида): «Зачем надеваем на самих себя личины, не будучи тем, чем показываем себя, принимая вид святых и влача свои хитоны даже по земле, а по своему характеру будучи дикими, по речи и одежде будучи святыми, а по образу мыслей и делам бесчеловечными? … Часто мы здесь вводим в заблуждение и избегаем порицания, и, благодаря честному виду, кажемся как бы праведными, и часто нас ублажают».

**Лука Крымский** (Сб. «Евангельское злато», Мы обязаны обличать согрешающих перед Богом): «Лицемер выдает себя не за того, каков он есть на самом деле. Лицемер тот, кто носит маску благочестия, будучи в душе своей лишенным всякого благочестия, кто выражает любовь и верность ближнему своему, говорит ему добрые, хорошие, льстивые слова, а в душе своей таит ненависть к нему, со злобой строит козни против него. Лицемер прячет от окружающих все злые, черные движения своей души, все скверные мысли и говорит с ближними, притворяясь любящим, чистым сердцем. Лицемерие свойственно очень многим из нас».

Кстати сказать, лицемеры очень располагают к себе, разыгрывая доброту, добрую веселость, смирение и т.п., и этому легко можно поверить. И поэтому есть такой совет:

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические опыты, ч.1,О евангельских заповедях): «Не увлекись красноречием и сладкоречием лицемеров, их тихим гласом, как бы выражением кротости, смирения и любви; не увлекись тою сладкою улыбкою, которая играет на их устах и лице, тою приветливостью и услужливостью, которая светит из взоров: не обольстись тою молвою, которую они искусно распускают о себе между человеками…».

### К ложным христианам относятся слова: «ЛИЦЕМЕРЫ, ЧТО УПОДОБЛЯЕТЕСЬ ОКРАШЕННЫМ ГРОБАМ, КОТОРЫЕ СНАРУЖИ КАЖУТСЯ КРАСИВЫМИ, А ВНУТРИ ПОЛНЫ КОСТЕЙ МЕРТВЫХ И ВСЯКОЙ НЕЧИСТОТЫ» (Мф.23, 25-28)

Так как ложный христианин всегда прикрывается маской хорошести, то он является «красивым» внешне, будучи внутри «гнилым» и нечистым. Поэтому о них говорится и как об «окрашенных гробах».

**Василий Кинешемский** (Беседы на Евангелие от Марка, 12, 35-44): «Обыкновенно лицемерие является лишь маской, чтобы прикрыть какой-нибудь внутренний порок, с которым оно чаще всего и связывается. У книжников и фарисеев оно прикрывало их тщеславие и корыстолюбие. Усердно и долго молясь напоказ людям, они, конечно, думали не о том, чтобы угодить Богу, а о том, чтобы люди считали их праведными и благочестивыми. Таким образом, эта маска внешней набожности надевалась с определенной целью обмануть других. «Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, — обличает их Спаситель, —что уподобляетесь окрашенным гробам, которые снаружи кажутся красивыми, а внутри полны костей мертвых и всякой нечистоты; так и вы по наружности кажетесь людям праведными, а внутри исполнены лицемерия и беззакония» (Мф, 23, 27-28)».

**Бл. Иероним** (Толк. на Ев. от Матф., кн.4, ст. 25-28): «… (Господь) обличает фарисеев в притворстве и лжи, потому что они одно показывают людям снаружи, а другое делают в домашней жизни. … С внешней стороны они показывают людям святость, именно - в поведении, в речах, в хранилищах и обшивке одежды, в продолжительных молитвословиях и прочем тому подобном, а внутри они исполнены нечистотой пороков. … Он показывает под образом гробов, потому что, как гробы снаружи побелены известью, украшены мрамором и золотом и раскрашены цветами, а внутри наполнены костями мертвых; так и развращенные учители, которые проповедуют одно, а делают другое, показывают свою чистоту в покрое одежды и смиренной речи, а внутри наполнены всякою мерзостью и похотью. Наконец, Он еще более ясно выражает это говоря: «Так и вы по наружности кажетесь людям праведными, а внутри исполнены лицемерия и беззакония».

### Потеряв страх Божий, ложные христиане боятся грешить открыто перед людьми, и они – трусы и слабые люди

К тому же, ложные христиане, будучи лжецами и лицемерами в отношениях с людьми, также являются трусами, т.к. боятся, чтобы люди не узнали о них правду. Этот страх происходит от разных причин, и об этом все мы знаем на собственном опыте, когда врем; и поэтому об этом нет надобности говорить пространно.

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.155): «(Христиане — лицемеры, нечестивые и безбожные) людей стыдятся, но Бога не стыдятся; людей боятся, но Бога не боятся».

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетическая проповедь, Глава: Поуч. в субботу 32-й недели. О молитве): «Многие люди, проводящие порочную жизнь, потеряли страх Божий; но они, согрешая безбоязненно пред всевидящим Богом, Который представляется им, по их слепоте и ожесточению, ничего не видящим и даже несуществующим, стыдятся грешить явно пред человеками, всячески стараются скрыть от них свои беззакония, стараются внушить им о себе самое доброе мнение».

Так же уже говорилось, что ложные христиане и все грешники имеют слабый дух и сильное плотское устроение. А вот истинного мужества, которое может признаться в своих грехах, у них нет. Кто-то из людей сказал: «Я лучше найду смелость и признаю свою ошибку, чем выдумаю ложь и оправдаюсь, перед человеком, которого уважаю». И эту истину, что ложь – это слабость, что ложь – это не любовь к другому человеку, знают все.

Нет у таких христиан и силы, и мужества, которые могут бороться со своими похотями и которые могут нести какой-то духовный подвиг.

### Лживый человек иногда бравадничает, утверждая, что ему не стыдно, и что он не боится осуждения людей

Заметим еще и это: как правило, лжец и гордец говорит, что он не боится людей и «плевал на их мнение». Но это – опять ложь. Так как если бы «плевал», то не прятался бы и не врал бы, когда блудит и ворует, или когда в сердце ненавидит, а льстит, например, начальству. Если бы был «смельчаком», то открыто бы заявлял о том, что у него есть любовница, или что он мужеложник, или что подворовывает, или что ему уже не интересно и скучно быть христианином, и мн. др. Но нет – он это все всячески скрывает, потому что боится и мнения людей, и что это как-то может отразиться на его жизни, карьере, материальном состоянии. Поэтому не будем слушать ни своих бравадных мыслей, ни чужих слов, что они не боятся мнения людей (как бы все мы не прикрывались благими мотивами, например: я врал не по тому, что боялся, а потому что не хотел расстраивать кого-то, или что не хотел, чтобы начались конфликты).

Итак, что бы ни говорил лживый человек, прикрывающий свою внутреннюю темноту и свои темные дела, что ему не стыдно или он не боится мнения людей, это - бравада, потому что есть такая истина, о которой мы уже упоминали: «стыд ходит вслед греха и всегда покрывает грешащего».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, § 419): «Грех соделовает стыд и срам перед людьми. Потому блудники, воры и прочие грешники сокровенных мест ищут к совершению беззаконных дел своих. Также сребролюбцы, злобные, льстецы, лукавые и хитрецы всяким образом тщатся сокрыть страсти свои. Ибо никто явно не хочет грешить. Поэтому Христос говорит: «Всякий, делающий злое, ненавидит свет и не идет к свету, чтобы не обличились дела его, потому что они злы» (Ин.3:20). Причина тому сия есть, что явным грешником всякий гнушается».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римлянам, 13, 13): «Грех прячется во тьму ночи, а днем боится показаться наружно: ибо и самые грешники греха стыдятся и пред людьми стараются показывать себя добропорядочными».

**Тихон Задонский** (т.5, О грехе): «… Блудники ищут скрытых мест для совершения беззаконного дела; воры и разбойники тайно и по ночам совершают свои беззаконные дела; пьяницы ночью и втайне упиваются, а те, которые явно это делают, уже и стыд человеческий потеряли. Сребролюбцы, злобные, лукавцы и хитрецы всячески стараются скрыть свои страсти, также поступают и прочие грешники. Никто явно не хочет грешить, только бесстыдный».

**Ефрем Сирин** (О страхе Божием и о Последнем Суде): «Грех ходит во мраке и содрогается от малейшего шума. Кто совершает грех, тот боится даже собственного своего голоса. Вор сам себе не дает сказать слова; прелюбодей не отваживается говорить громко. Тихо ведет речь свою вор, прелюбодей шепчет, сластолюбец часто говорит только взорами, боится собственных своих уст, чтобы безмолвно совершить грех, и вместо уст и языка выражает мысль движением бровей и ресниц. Итак, прелюбодеяние причиняет страх прелюбодею, воровство производит боязнь и ужас в воре. При всяком грехе чувствует боязнь совершающий грех; даже речь о грехе приводит его в трепет из-за опасения, что откроется грех. Сей безумец содрогается от собственных шагов своих, чтобы не услышал кто шума их и чтобы не открыли, не устыдили, не опозорили его. Услышит ли где голос, - стоит как камень; залает ли пес, - невольно вскрикивает от ужаса; тронется ли что с места, - торопливо бежит через окно; не в дверь идет он, но спешит как можно скорее спастись через стену, и хотя бы все ноги стали у него в ранах, не чувствует этого от страха. В него вошел и вселился лукавый и наполняет его страхом и ужасом; куда бы ни пошел он, везде перед ним ужасы и преткновения».

Поэтому, если грешник говорит, что ему не стыдно и он не боится осуждения людей, то он, во-первых, или вновь врет и бравадничает, или, во-вторых, ему, действительно, не стыдно, но не стыдно пред такими же, как он (прелюбодеями, пьяницами, злыми и т.д.), и он пред ними еще и хвалится своими грехами. Но пред другими все же разыгрывает хорошесть и лжет, стыдясь сообщать о себе правду.

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. Римлянам, 13, 13): «Но грех не всегда прячется. Бывают состояния общества, когда грех смело выступает наружу и не боится хвастаться самыми срамными делами. … Впрочем, и то верно, что такое бесстыдство греха бывает только напускное и держится ожиданием, что и общество сочувствует таким делам. Но стоит только кому властно обнаружить неодобрение, как беззаконное общество разбежится и попрячется. Стыд ходит вслед греха и всегда покрывает грешащего, в большей или меньшей степени».

### Есть и высшая стадия порочности, что и стыд пред людьми теряется

Может быть и так, что слова закоренелого лжеца, что ему не стыдно – это печальная правда, говорящая о том, что он дошел уже до самых пределов греховного состояния, став бессовестным, как бесы.

Итак, есть и такие степени греховности и безнравственности, что и стыд человеческий теряется. Так, тот, кто привык жить во грехах, вначале своего падения, возможно, и стыдился пред людьми, что о нем узнают. Но со временем, видя, как ему удается всех обманывать и что ничего страшного не происходит с ним (т.е. нет явного наказания от Бога и людей), ему уже не стыдно ни перед людьми, ни перед Богом. Причем не стыдно, потому что грех научил его притворяться и лгать, и за этим спрятался стыд.

**Нравственное богословие Е. Попова** (Грехи против 9-ой запов., грех: Ложь на глазах и упорная): «… (Есть) ложь бесстыдная. Человек высказывает ее не краснея и не смущаясь, как и Иуда без стыда спрашивал о себе на ряду с прочими невинными учениками,—не он ли предатель, будучи окончательно предателем (Мф.26,25)».

**Дмитрий Ростовский** (Летопись…, События в 5-м столетии 4-го тысяч.): «Не видит слепотствующий умом своим блудник людей, то есть не стыдится их, как бы не замечая их, хотя и знает, что известны всем его беззакония и что все над ним посмеиваются; однако он небрежет о сем, погубив свой стыд. Таков был Авессалом, сын Давидов, который вошел к наложницам отца своего пред очами всех израильтян (2 Цар. 16, 22). Таков был Ирод, который взял жену брата, не стыдясь всех жителей Палестины. Таков был кесарь Нерон, который нагим с обнаженными девицами не стыдился в озере золотою мрежею ловить рыбу на глазах всех своих дворян. Ибо похоть блудная ослепляет очи, дабы не стыдиться никого, как и слепой никого не стыдится. Не напрасно древние еллины, находясь в идолопоклонничестве, изображали блудную страсть в образе юноши, называемого ими Купидоном, слепого и нагого, имущего глаза платом покрытыми и завязанными, а все тело без всякой одежды; они обозначали в изображении этом юностное шатание в похотях плотских и безочитое бесстыдство в любодеяниях, не заботящееся о наготе своей и о явлении, говорю, другим дел своих...».

Такие люди без страха и стыда иногда называются «зломудрыми».

**Ефрем Сирин** (Поучения, п.48): «Зломудрие ненавидит истину, любит ложь, не принимает наставлений, любуется невежеством, не принимает обличений, отвергает вразумление, питает сластолюбие, небрежет о Боге, не стыдится людей. Начало его – небогобоязненность, а конец его – пагуба и наследие гибели».

Также в таких «вселяется» бес нечувствия.

**Авва Евагрий** (Добротолюбие, т.1, О различных порочных помыслах, гл.10): «О демоне же, делающем душу бесчувственной, должно ли и говорить что? Я, по крайней мере, боюсь писать о нем. Как это душа выступает из собственного устроения своего, в то время как он находит, и страх Божий и всякое благоговенство отлагает, грех не ставит в грех и беззаконие не считает беззаконием, о страшном суде и вечной муке вспоминает, как о простом (голом) слове, и посмевается … – и Бога хотя исповедует, но повелений Его знать не хочет. Бьешь себя в грудь, когда она движется ко греху, и она не чувствует, говоришь ей от Писаний, и она, как ослепшая, не видит и, как глухая, не слышит, представляешь ей поношение от людей, она ни во что ставит то, стыд пред ними, и не чует того, подобно свинье, которая, закрыв глаза, разломала загородку свою».

Поэтому надо понимать, что у людей есть стадии, когда им стыдно перед людьми, а есть стадии, когда не стыдно. И это сейчас говорится для тех, кто желает помочь отъявленному грешнику покаяться: оказывается, это может быть ложной надеждой, т.к. пристыдить его уже нельзя...

### Ложные христиане дерзостны и бесстрашны по отношению к Богу и в творении греха

Примечательно то, что страх не останавливает ложных христиан при грехе – они при совершении греха не боятся и грешат, не желая оставить свой грех (блуд, воровство, пьянство, наркоманию, подлые поступки и т.п.). И таким образом сила страха, которая должна быть предохранительной от греха, извращается и ведет к укреплению греха через последующую ложь, которая стремится скрыть грех.

Скажем и о том, что людям может казаться, что обманывая и творя греховные дела, они наоборот бесстрашны, мужественны и даже дерзостны. И кратко объясним, когда и в чем они бывают такими.

1. Итак, трусость и дерзость следующим образом связана с добродетелью мужества:

**Василий Великий** (Толк. на прор. Исаию, 9-я гл.): «… дерзость и трусость противоположны друг другу - одна как излишество, другая как недостаток; но они равно противоборствуют мужеству, которое составляет между ними середину, и как бы осаждают его с обеих сторон».

**Василий Великий** (Беседы на Псалмы, Беседа на Пс.7): «Кто от мужества уклонился в недостаток, тот совращается в робость, а кто простерся в излишество, тот переходит в дерзость».

**Григорий Богослов** (Слова, сл.5): «… идти и бросаться туда, где больше опасности, а не удерживаться есть знак дерзости, тогда как уклоняться есть закон осторожности».

Поэтому грешник обманывается, называя свою дерзость мужеством. И если нет мужества, то будет обязательно или дерзость, или трусость.

2. Дерзостен (т.е. нагл и имеет оскорбительную непочтительность) тот, кто идет по законам греха и нарушает заповеди Божии, но он не мужественен.

Причем дерзость делает человека бесстрашным в делании греха пред Богом, но трусливым в отношении жизни по Богу. Об этом мы уже говорили, что ложный христианин не имеет страха Божиего и у него нет мужества идти путем заповедей и сопротивления греха.

 **Петр Дамаскин** (Творения, кн.2, сл.19): «Свойство мужества состоит не в том …, чтобы по страху искушений уклонятся от деланий о Боге и добродетелей…; но (свойство мужества) в том, чтобы пребывать во всяком деле благом и побеждать страсти душевные и телесные».

**Авва Дорофей** (Душеполезные поучения, п.4): ««Нет страсти вреднее дерзости, ибо она есть мать всех страстей» (сказал Авва Агафон) ..., потому что она отгоняет страх Божий от души. Ибо если, «страхом Господним всякий уклоняется от зла» (Притч. 15, 27), то конечно, где нет страха Божия, там всякая страсть. Бог да избавит души наши от всегубительной страсти – дерзости».

Причем высокая степень дерзости - это грешить пред Богом, когда человек знает, что это грех и продолжает в нем жить.

3. Дерзостным грешник бывает по тому, что таким его делает грех и сатана, которому он служит.

 **Иоанн Златоуст** (т.10., ч1, б.9, и др.): «Ничто так не безрассудно, ничто так не бессмысленно, глупо и нагло, как грех. (т.2, ч.1, Беседа 8-я о покаянии) Сатана извратил естественный порядок: греху он дал дерзость, а покаянию – стыд».

**Ефрем Сирин** (О братском вразумлении друг друга): «Влагает (диавол) в нас дерзость, чтобы, без стыда продолжая грешить, тем больше потерпели мы вреда. Поселяет в нас бесстыдство, чтобы не краснели, когда делают нам выговоры. Учит нас коварству, чтобы человек грешил, ухитряясь в грехе. Вовлекает нас в хитрословие, чтобы человек оправдывал себя, когда и виновен, извинял себя в грехе и беззаконии, а извинением и виновностью усугублял свое бедствие. Учит нас изворотливости в слове, чтобы, когда допрашивают, не высказать нам вины своей и чтобы, сделав грех, извернуться и оправдать себя».

4. Как было сказано, при совершении греха люди не боятся согрешить, и именно тогда они «мужественны». Особенно не боятся грешить те, кто охвачен плотской страстью, а это – блуд, пьянство и наркомания, т.к. в этом им содействует распаленное страстью тело. Да и к тому же мирское мнение, что, например, блуд – это чуть ли не достоинство человека, помогает быть дерзким.

**Ефрем Сирин** (Советы новоначальному монаху о духовной жизни): «Одержимые … страстями и блуд ставят не в блуд, и прелюбодеяние не в прелюбодеяние – и не отрицаются от всего того, что делают язычники, не ведущие Бога. Напротив, все это совершают небоязненно, ничем не отличаясь от свиней в грязи; не памятуют ни о законе, ни о пророках, ни о Самом Господе…».

5. Также дерзостно/нагло ведет себя человек по отношению к людям, когда врет им в глаза, и именно врать он не боится. Но при этом у него обязательно будет страх быть раскрытым.

### «Коварный человек не показывает коварства, но надевает на себя личину дружбы, и совершает дурное дело; прелюбодей, не сознаваясь в преступном прелюбодействе, … надева(ет) на уста личину целомудрия…»

И как уже было сказано, ложью прикрывается гнилость и чернота греха, а теперь скажем о том, что он прикрывается добродетелями и хорошестью. А это значит, что грешник, обманывая, будет показывать себя правильным, безвинным и добродетельным.

**Иоанн Златоуст** (т.2, ч.2, Весьма полезное слово о вере…): «Если ты будешь с точностью исследовать отдельные части (порока), то не найдешь никакого порока, который являлся бы в своем собственном виде, – если он не возьмет себе взаймы вида у добродетели, то не показывается; и – каким образом, слушай: тот, кто лжет, лжет, не сознаваясь во лжи, но, подделываясь под истину, обманывает; тот, кто поступает несправедливо, не возвещает того, что есть, но представляется тем, что не есть, и тогда совершает несправедливость. Подобным образом коварный человек не показывает коварства, но надевает на себя личину дружбы, и совершает дурное дело; прелюбодей, не сознаваясь в преступном прелюбодействе, вторгается в жилище, но надевая на уста личину целомудрия, попирает божеские права. …Смотри, как порок побеждается похвалами за добродетель. Ни один злой не желает называться злым, потому что приветствует то, что (добродетели) свойственно, хотя … и избирает противное».

Итак, прикрытие добром является коварством.

**Иоанн Златоуст** (т.5, ч.2, На пс.139): «Лукавый человек, конечно, опаснее зверя; а как – послушай. Зверь, не имея разума, не находит зла против человека, потому что он не соображает и не пользуется указаниями ума и хитрости; а лукавый человек, владея разумом, пользуется им в своих целях, и когда хочет, при его помощи изобретает ловушки».

Толковые словари: 1. «Коварство - склонность к хитрым и злым умыслам, прикрытым показною доброжелательностью». 2. «Коварство - склонность человека к подлым умыслам и злым поступкам, тщательно скрываемая за внешне благодушным поведением, прикрываемая показным доброжелательством».

Такое коварство еще является и подлостью, потому что ложному христианину доверяют по симпатии/любви к нему или по его принадлежности к вере (когда даже и на мысль не приходит, что верующие во Христа могут так грешить).

Энциклопедия: «Подлость - низость — негативное нравственное и духовное качество личности…. Подлость может быть охарактеризована как модель поведения, основанная на низменных чувствах, а также низменных мотивах внешне приемлемых и одобряемых действий. Акт злодейства может быть назван подлым, если зло совершается неожиданно или скрытно, а бдительность противной стороны снижена из-за ложных уверений злодея в верности жертве, в доброте, любви и искренности по отношению к ней».

Кстати сказать и то, что «христианин»-лжец коварствует и мыслью, что его все равно простят, если узнают о его грехах, потому что или ближний добр и любит его, или потому что есть заповедь о прощении, или потому что собирается разыграть сокрушение и ему поверят, т.к. это же по истинам христианским. Велика чернота грешника!

А вообще лукавство обязательно дает такие плоды:

**Ефрем Сирин** (Слово о добродетелях и пороках, гл. О лукавстве): «… Лукавый никогда не бывает в мире, но всегда в смятениях, всегда исполнен раздражительности, коварства и гнева, всегда подсматривает за ближним своим, всегда наушничает, всегда завидует, всегда соперничает, всегда ожесточается; получая приказ, противоречит ему; выслушав повеление, извращает его; после доброго совета делает худо; заключив условие, нарушает его; кто его любит, над тем издевается; кто заслуживает одобрения, теми гнушается; кто показывает успехи, теми недоволен; вразумления ставит ни во что, братии развращает; простодушных притесняет, кротких отдаляет от себя, великодушных осмеивает, перед сторонними лицемерит, одному на другого клевещет, всякому идет наперекор, принимает участие в ссорах, доводит человека до раздражения, помогает в мщении, готов на злоречие, с приятностью говорит о других худо, скор на оскорбление, в многословии силен, усерден в нанесении другим ударов, к произведению мятежа первый помощник, в псалмопении же немощен, в посте расслаблен, для всякого доброго дела не имеет ни сил, ни понятливости, к духовным беседам неспособен; потому что «всякое беззаконие заградит уста его» (Пс.106:42). Итак, многих слез достоин человек этот; и поэтому умоляю вас, братия, берегитесь лукавства!».

###  «Кто лжет постоянно и обманывает своих ближних, тот находится в родстве с дьяволом» и «ВАШ ОТЕЦ ДИАВОЛ…» (Ин.8,44), и тот подобен скоту

Мы уже не раз говорили, то ложный христианин связан с диаволом и бесами. И снова приведем об этом поучения, но уже по связи его через ложь.

Сразу замети, что чем выше степень умения бессовестно врать людям, тем выше степень его принадлежности диаволу. И это не сами они такие «искусные, хитрые и умные», как думают о себе лжецы, а это их постоянно искусно, через придуманные версии, которые в помыслах выдает лжец людям, учит диавол, живущий в них (хотя они этого и не чувствуют).

Итак:

**Никон Воробьев** (Мысли в Неделю пред Рождеством Христовым): «Кто лжет постоянно и обманывает своих ближних, тот находится в родстве с дьяволом, как говорит Господь Иисус Христос».

**Ефрем Сирин** (Предсмертное завещание): «…злочестивые люди «в овечьей одежде, а внутри суть волки хищные» (Мф.7:15). Сладки речи их, но наклонности сердца их полны горечи. Добры они по наружности, но происходят от сатаны».

**Георгий Конисский** (Слова, 19. Слово в день Сошествия Святого Духа): « … знаете ли, братья, откуда ложь происходит? Какой это тяжкий грех? И какое наказание заслуживает он как в настоящем, так и в будущем веке? Сам Спаситель наш, говоря Иудеям, … указывает источник лжи в сих словах: «Ваш отец диавол; и вы хотите исполнять похоти отца вашего …» (Ин. 8; 44). Как бы так изъяснил: у диавола нет истины; он одну ложь глаголет, и глаголет от себя; он ни от кого тому не научился, но сам учит лжи; и так во всей точности он ложь есть и отец лжи. И потребно ли яснейшего и вернейшего указания, откуда ложь имеет начало; кто учит нас, когда лжем, и чьими сынами являемся, когда друг друга обманываем?».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, § 95, и др.): «Лесть, ложь, лукавство — пороки сродные, и также дьяволу собственны, ибо дьявол есть «отец лжи» и лукавства (Ин.8:44). Этому обучает и служителей своих, людей, которые волю его злую и нравы в себе изображают. Эти пороки теми людьми обладают, которые одно языком говорят и другое на сердце имеют. Таких людей называют обыкновенно двоедушными, потому что как бы две души имеют, то есть внутреннюю и внешнюю: внешнею душою с людьми обходятся и людей обманывают, а внутреннею себя берегут. Этого рода люди обходятся с ближними ласково, гладко, тихо, но лестно и коварно, чтобы в сердца их, по подобию вора, вкрасться могли. Они знают, как смиренными себя показывать, но внутри все иное; они по временам плачут, воздыхают, но на сердце иное. А божиться и клясться — первые, хотя клятва их только на языке; и тем более людей обманывают. Они в том подражают отцу своему, отцу лжи, дьяволу, который иногда преобразуется в ангела светлого, чтобы так мог удобнее человека обмануть и погубить. … Таких людей нравы крайне развращенны, и не что иное, как нравы дьявольские, ибо тот лжет и обманывает, льстит и лукавит, и все с той только целью делает, чтобы погубить человека. Так и они в том и поучаются, чтобы прельстить ближнего, и посмеяться над ним. (§ 96) Так они стараются всем показаться приятелями, но внутри суть истинные всех враги».

Говорится о таких людях и как о скотоподобных.

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.70. Скот): «В животных наблюдается хитрость и лукавство. Такое же пагубное зло имеется и у человека. Видим, как он притворяется, как выказывает себя добрым, будучи внутри злым. Видим, как он хитрит, лукавит, льстит, лжет, обманывает, лицемерит. В скоте примечается воровство. То же видится и в человеке».

### Ложный христианин является «НЕНАВИДЯЩИМ ПРАВЕДНОГО» (Пс.33, 22), если с ним сталкивается

Также отметим и то, что грехолюбец не любит тех, кто не живет как они (не блудят, не пьянствуют и т.д.) и кто старается исполнять заповеди, или хотя бы помнит о них и говорит о грехе и заповедях. И когда они сталкиваются с кем то, кто делает или, пусть и не делает, но говорит по правилам веры, они пылают ненавистью и злобой к нему. Так, если мирянин или священник, который есть прелюбодеем, услышит, что-то плохо говорит о прелюбодеях, или, например, что где-то священника отстранили от служения, то он обязательно начнет возмущаться, злиться на того человека, вспоминать что-то плохое о нем, насмехаться, злорадствовать и т.п. И на нем исполняется следующая истина (заметим, что в приводимом далее поучении говорится о праведных, которых, к сожалению, нет среди нас, но этот духовный закон можно отнести и к тем христианам, которые хотя бы стараются держаться правил веры, а получается у них или нет, это уже другой вопрос…):

**Феофан Затворник** (Толков. Пс.33, ст.22): ««Ненавидящий праведного»,— всякого, то есть, следовательно, вообще праведных: свысока смотрят на них, как на суеверов, отсталых, не умеющих жить; отвращаются от них, гонят их… и, делая так, бывают уверены, что они в выигрыше, берут верх. … В ненависти к праведникам скрывается ненависть к правде их, к тем правилам и тем началам, которыми они воодушевлены. Такова мысль святого Василия Великого: «они ненавидят праведника, потому что сами живут во грехах, а нравы праведника, как прямизна правила, обличают их. Не терпя обличения, ненавистно обращаются к праведнику; питая же сию неправедную ненависть, новыми обременяют себя грехами. Много предлогов у грешных найдется к ненавидению праведных; но не главный ли тот, что праведный самим видом своим и присутствием обличает грешных?».

**Евфимий Зигабен** (Толковая Псалтырь, Пс.33, 21): «Праведного человека ненавидят те, которые находятся во грехах; потому что, если каждый любит подобного себе, как сказал Сирах: «всякое животное любит подобное себе» (Сир. 13, 19); то явно, что и все неподобное ненавидит то, что не имеет сходства с ним: а у тех людей, которых жизнь не имеет сходства, и мысли несходны и противоположны \*). Грешники грешат, потому что ненавидят праведного человека; ибо к прочим грехам сии несчастные прибавляют еще грех ненависти, не только не подражая добродетели праведника, но еще и ненавидя оную. \*) Василий Великий: Живущие во грехах ненавидят праведника, потому что правом праведника как мерою прямоты, они изобличаются чрез сравнение с лучшим. И Божественный Кирилл говорит: Итак, ненависть их к праведнику есть доказательство того, что они имеют грехолюбивый разум».

### По христианскому учению «ложь есть разрушение любви»

А теперь приведем поучения святых отцов о том, что любовь и ложь не совместимы. Более того:

**Иоанн Златоуст** (т.11, ч.2, О посте): «Ложь есть разрушение любви».

Это происходит потому, что любовь неразрывна с доверием и верностью, а при лжи доверие и верность разрушаются.

**Феофан Затворник** (Толк. на Ефес. 4, 25): «Связующая людей цепь есть взаимное доверие. Доверию сему нельзя укорениться, если не будет у всех истины в слове. В какой степени, где сильна уверенность во взаимном истинноречии, — в такой — силен там и союз людей; и, наоборот, в такой — слаб союз, в какой — допускается неистинноречие».

**Тихон Задонский** (Плоть и дух, гл.11): «Что доброго ожидать там, где друг друга обманывают …? Так как не может быть там верности, без которой союз общества стоять не может».

**Иоанн Златоуст** (т.11, ч.1, беседа 14): «"Потому что мы члены друг другу" (Еф.4, 25); поэтому никто пусть не обманывает своего ближнего. … Ничто, решительно ничто столько не производит вражды, как ложь и обман! … Глаз … не обманывает ноги, ни нога – глаза. … (Или) ужели обоняние солжет устам? Никак. А почему? Потому что в таком случай оно погубит и себя. Напротив, как ему (обонянию) представится, так оно и говорит. … Так и мы не будем лгать, если мы члены одного тела».

Также приведем и некоторые характеристики любви, которая «всему верит» и «не ищет своего».

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. 1Коринф. 13, 4-7): ««Любовь всему верит» «Любимого почитает нелживым» (Феодорит). «Верит всему, что ни скажет любимый; и не только сама не говорит ничего с хитрым лукавством, но не подозревает даже, чтобы другой кто говорил так» (Феофилакт) … «Любовь не ищет своего» … Любимый для любящего есть то же, что он сам. … Польза каждого заключается в пользе ближнего, а польза ближнего в его пользе. Бог так устроил для того, чтобы мы были привязаны друг к другу» (святой Златоуст)».

**Дмитрий Ростовский** (Поучение в неделю 15-ую по Святом Духе …): «Та есть истинная от всего сердца любовь, которая любит кого-либо не для себя, то есть, не для своей какой-либо выгоды или прибыли, но ради самой любви; ради любимого она «не ищет своего». Иногда любят кого-либо потому только, что получают от него благодеяния, и если бы не получали, то и не любили бы. Иногда кто-либо делает вид, что любит господина своего и исполняет волю его, но сие только потому, что боится, чтобы тот, рассердившись, не наказал его чем-либо. Истинная же любовь ни «своего не ищет», и не боится ничего: она одно только то имеет, что любит любимого».

Таким образом, ложь – это духовное преступление против любви…

### Если узнаешь, что человек – лжец, то не веришь ему и тогда, когда он говорит правду

**Схииг. Савва** (Плоды истинного покаяния, гл. Молчание): «…(лжецов) и люди презирают и не верят им, когда они даже говорят правду».

**Иоанн Златоуст** (т.2, ч.2, Беседа о том, что должно избегать притворного и неистинного вида): «Ложь – гнусное бесчестие человека; избежим обвинения, вызываемого ложью; не делай себя в глазах друга не заслуживающим доверия, боясь не встретить к себе более веры даже и тогда, когда говоришь истину; тот, кто оказался лжецом в одном, уже не стоит того, чтоб ему верили, даже и в том случае, если бы когда он сказал правду….».

### Лжец вредит самому себе и меньше тому, кому лжет

Тем, кто пережил лживость ближнего, и испытывает внутреннюю боль и некий стыд за свою наивность, скажем: не печальтесь, лучше быть наивным и верить людям, пусть и обманываясь, чем быть такими как лукавые и подлые лжецы. Кто-то сказал о лжецах: «Если тебе удалось обмануть человека, это не значит, что он дурак, это значит, что тебе доверяли больше, чем ты это заслуживаешь».

А вообще, лжец – сам себе вредит тем, что становится подлым и низким человеком.

**Василий Кинешемский** (Толк. на Ев. от Марка, гл.14, ст. 66-72): «В области нравственно-религиозных отношений ложь никогда не ведет к хорошим последствиям, хотя бы нам и казалось так. Если кое-что, может быть, и выигрывается при этом в смысле чисто внешнего благополучия, то, с другой стороны, ложь причиняет большой нравственный вред тому, кто лжет».

**Бл. Августин** (Энхиридион…, гл.17): «…люди обманывают и обманываются, и более жалки они, когда лгут, обманывая, чем когда обманываются, доверяя лжи…. Ошибается, думая, что ложь ему не вредит, тогда как всякий грех более вредит совершающему его, чем тому, кто от этого греха страдает».

Ложь вредит лжецу и тем, что он убивает свою совесть и ожесточается.

**Игнатий Брянчанинов** (Письма, п.214): «Оправдываться пред собою, обольщать, заглушать свою совесть - всегда беззаконно, всегда бедственно; усвоившиеся словеса лукавствия соделывают человека ожесточенным фарисеем, способным на всякое преступление».

Вред происходит и от того, что от лукавства и лжи, которые основательно поселились в сердце, очень трудно избавиться человеку.

**Иоанн Лествичник** (Лествица, сл.24): «Видал я таких людей, которые прежде были праводушны, а потом у лукавых научились лукавить. Я удивился, как могли они так скоро потерять свое природное свойство и преимущество. Но сколь удобно праводушным людям измениться в лукавых, столь трудно лукавым переродиться в простосердечных».

А о том, что на него изливается гнев Божий, и говорить не приходится.

## Раздел 4.3. Ложные христиане обязательно будут соблазнителями и предателями

Такие лживые и почерненные души являются и соблазнителями других людей, и предателями. Кратко скажем об этом.

### Ложные христиане являются соблазнителями для других людей

Вот что о соблазнителях говорят святые отцы:

**Никодим Святогорец** (Благонравие христиан…, Христиане не должны вводить в соблазн…): «Прежде всего, мне хотелось бы сделать настоящее Слово ясным и понятным для читателя, и поэтому я счел необходимым дать определение слову «соблазн» и раскрыть его значение. Соблазн в прямом и собственном смысле означает: всякая чувственная помеха, препятствие на дороге, о которое прохожие спотыкаются и падают и которое либо вовсе невозможно обойти, как, скажем, камень или бревно или что-то другое. … Святой (Васили) учит, что соблазном является всякое дело, которое отдаляет человека от благочестия и истины и вводит в заблуждение и нечестие, и вообще всякое дело, которое препятствует нам до смерти повиноваться Божьей заповеди: «Итак, соблазн, по моему рассуждению, направляемому Писанием, есть все то, что или вынуждает человека отпадать от благочестивой истины и толкает к заблуждению, или ведет к нечестию, или вообще все, что препятствует повиноваться заповеди Божией вплоть до самой смерти» (О крещении. Кн. 2, гл. 10)».

**Иннокентий Пензенский** (Проповеди, Слово в день тезоимен. князя К.П. (Нечестие разливается всюду…): «Эта душевная болезнь (нечестие) столько же прилипчива, сколько самая сильная зараза для слабого тела нашего. Она, внедрившись в одного человека, немедленно изливается на другого. Беззакония, услаждающие чувственность, лестные для слабости нашей, не могут начинаться и оканчиваться в одном сердце. Они удобно и неприметно заражают весь круг людей, в котором живет нечестивый».

**Антоний Великий** (170 глав, гл.147): «Имеющие на себе замаранную одежду марают платье тех, кои прикасаются к ним. Таким же образом люди злые нравом и неисправные поведением, обращаясь с простейшими и говоря к ним неподобающие речи, как грязью оскверняют душу их через слух».

**Кирилл Александрийский** (Из сб. «Сокровищница духовной мудрости», гл. Соблазн): «Виновник соблазна будет подлежать крайнему наказанию как убийца».

**Иоанн Лествичник** (Лествица, сл.15): «Окаянен падающий; но тот окаяннее, кто и сам падает, и другого увлекает к падению, потому что он понесет тяжесть двух падений, и тяжесть сласти иного. (сл. 26) Между нечистыми духами есть такие, которые лукавее других: они не довольствуются тем, чтобы одних нас ввести в грех, но советуют нам и других иметь сообщниками зла, чтобы навлечь на нас лютейшие муки. Видел я одного человека, который передал другому свою греховную привычку, а потом, пришедши в чувство, начал каяться, и отстал от греха; но так как наученный им не переставал грешить, то покаяние его действительно не было».

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.2, О втором пришествии…): «…мы дадим ответ не за свои только грехи, но и за все то, в чем соблазняем других. Но если трудно отвечать и за свои грехи, то как нам спастись, когда присоединится сюда еще и ответственность за соблазны? … Змей наказан был строже жены (Евы), а жена строже мужа (Адама). … Так, конечно, и ты, если окажешься виновным в гибели других, подпадешь более тяжкому наказанию, чем те, которым послужил ты соблазном. Не так пагубно самому согрешить, как ввести в грех других».

**Василий Великий** (Правила кратко изложенные, в.64): «Соблазняет, кто преступает закон словом или делом и другого вводит в беззаконие, как змий Еву и Ева Адама; или кто препятствует исполнять волю Божию, как Петр Господу, сказав: «будь милостив к Себе, Господи! да не будет этого с Тобою!» — за что и услышал: «отойди от Меня, сатана! Ты Мне соблазн! Потому что думаешь не о том, что Божие, но что человеческое» (Мф.16, 22-23); или (соблазняет и тот) кто настраивает мысль немощного к чему-либо запрещенному…. Соблазн же бывает от многих причин. Ибо соблазн или происходит по вине соблазняющего, или случается самому соблазняемому быть виною соблазна; и в них опять бывает сие различно, иногда по злонравию, а иногда по неопытности или того, или другого; бывает и то, что при правом преподавании слова делается более видимым злонравие соблазняющихся».

Нельзя не сказать и того, что особая вина лежит на том соблазняющем христианине, который знает много христианских истин, но пренебрегает ими в угоду своей похоти. Например: священник соблазняет молодую прихожанку, только пришедшую к вере, или христианин пьяница и самогонщик предлагает свой продукт другим христианам под предлогом сохранения здоровья, или христианин подговаривает кого-то зарабатывать деньги помимо кассы, деля их, и мн.мн. др. И это - страшный грех.

Прот. Серафим Слободской (Закон Божий, ч.4, Десять заповедей Закона Божия, 6-я запов.): «Кроме телесного убийства, есть еще более страшное и ответственное убийство: это убийство духовное. Род духовного убийства есть соблазн, то есть когда кто совращает (соблазняет) ближнего в неверие или на путь порочной жизни и тем самым подвергает его душу духовной смерти. Спаситель сказал: «кто соблазнит одного из малых сих, верующих в Меня, тому лучше было бы, если бы повесили ему мельничный жернов на шею и потопили его во глубине морской. Горе тому человеку, через которого соблазн приходит» (Мф.18:6–7)».

**Василий Великий** (Правила кратко изложенные, в.64): « … страшно соблазнять брата …, и особливо, когда соблазняющий или оказывается имеющим в преизбытке ведение, или принадлежит к священной степени. Таковой обязан служить для других как бы правилом и образцом, и если пренебрег, хотя малым чем из написанного или сделал что запрещенное, или не выполнил предписанного, или вообще умолчал о чем подобном, за сие одно подлежит такому суду, что, как сказано, «кровь его взыщу от руки твоей» (Иез.33, 8)».

**Никодим Святогорец** (Благонравие христиан…, Всякий грех есть явный соблазн…, и др.): «… всем христианам необходимо совместно соблюдать заповеди Господни и исполнять божественную и всесвятую волю Его, не преступая ни одной Его заповеди и не делая никакого греха, особенно явного, дабы не давать повода для соблазна как для своих братьев, христиан, так и для иноверцев и язычников, как призывает Павел: «Не подавайте соблазна ни Иудеям, ни Еллинам, ни церкви Божией» (1Кор.10:32). Ведь остальные их единоверцы, христиане, глядя на то, как те грешат, соблазняются, из-за чего-либо сами ввергаются в тот же грех, который на их глазах совершают другие, либо, по крайней мере, становятся равнодушны (к своему спасению) и сворачивают с прямого пути добродетели, по которому шли. По этим двум причинам они подвергаются порче и удостаиваются наказания. Виновники этой порчи и наказания – совратившие их христиане. Нечестивцы же и иноверцы, видя, как христиане, ученики и последователи Иисуса Христа, грешат, сами соблазняются и получают повод не только поносить и хулить святое, благочестивое и добродетельное имя христианской веры и вообще всех христиан, но хулить даже Самого Христа, Которому поклоняются христиане как Сыну Божию и истинному Богу. И в этом богохульстве повинны ввергшие их в соблазн христиане. Язычники и нечестивые не только хулят и поносят христианскую веру из-за соблазнов, но и, кроме того, отвращаются от того, чтобы уверовать в Христа и принять истинную православную веру христиан. Поэтому если те иудеи, когда лишь услышали единое слово из уст Господа, Который сказал им: «Дух животворит, плоть не пользует нимало» (Ин.6:63), настолько подверглись соблазну, что бежали от слова Его и больше не ходили вместе с Ним и не желали впредь слушать и веровать в Него, как сказано в Писании: «С этого времени многие из учеников Его отошли от Него и уже не ходили с Ним» (Ин.6:66). ― Насколько же больше сегодня язычники, идолопоклонники, евреи и оттоманы соблазняются и не хотят принять благочестивую веру в Иисуса Христа, видя воочию, что христиане совершают грехи, причем грехи тяжкие и великие? Как говорит божественный Златоуст, раз в наше время происходит так мало чудес, дабы эллины и язычники уверовали, то необходимо, чтобы сами христиане своей благочестивой жизнью приводили их к Христовой вере. Однако они своими скверными поступками соблазняют неверных, отвращая их от принятия благочестивой веры. (Неужели они забыли), что им предстоит отвечать перед Богом не только за собственную порчу и погибель, но и за ту порчу и погибель, в которую они ввергли язычников: «Так из-за чего же должны уверовать язычники? Из-за знамений? Но они не свершаются. Из-за добродетельной жизни? Но ее нет более. Из-за любви? Но и следа ее не видно нигде. Поэтому не только за наши грехи, но и за порчу других будем мы держать ответ» (Беседа 10 на 1-е послание к Тимофею). (гл. Великие, согрешая, вводят в страшный соблазн …) Когда происходит затмение двух светил и планет, я имею в виду солнце и луну, то все люди, видя это, беспокоятся, тотчас несут зеркала, несут тазы с водой и с великим любопытством наблюдают начало, середину и конец затмения. Почему? Да потому что претерпевающие затмение светила велики, знамениты и всем известны. Однако когда затмеваются другие пять планет, Меркурий, Венера, Марс, Юпитер и Сатурн, простолюдины и обыватели вовсе не беспокоятся и не проявляют никакого любопытства по поводу их затмения. Почему? Потому что претерпевающие затмение планеты малы, плохо различимы и само то обстоятельство, что они затмеваются, неизвестно большинству людей. Так же и когда совершают какой-либо явный грех патриарх, архиерей, священник, царь, судья, начальник и другие облеченные властью люди, все подчиненные им люди тотчас соблазняются, беспокоятся, отверзают уста и порицают их. Если и патриарх, восклицают они, наш глава, поступает таким образом, то мне, праху земному, что остается делать? Если архиерей таким образом преступает закон Божий, то как же мне, обывателю, его не преступить? Если священник, который есть светоч, становится тьмой, то чем же стать мне, который есмь тьма? Если царь, страж закона, ибо царство, согласно Василию Великому, «есть законное начальство» (Беседа на начало книги Притчей), если царь, повторяю, совершает беззакония, то что же делать мне, его подданному? Если судья и начальник, наши защитники справедливости, творят несправедливость, то мне, подчиненному, как же не быть несправедливым? Если духовный отец, игумен и наставник грешат и вводят в злой соблазн, то мы, миряне, неучи, простые люди, глядя на них, что должны делать? И не только говорят так нижестоящие люди, но и на деле совершают тот же грех, что и те, и таким образом соблазн, который производят высокопоставленные люди, становится причиной того, что и все нижестоящие ввергаются в соблазн или, по меньшей мере, отвращаются от пути добра и благодеяния. Почему? Потому что эти грешники – великие люди, согрешают знаменитые, всем известные и прославленные. Когда же согрешают люди более низкого звания, они никого не вводят в столь великий соблазн. Почему? Потому что те, кто согрешили, не велики и не знамениты, но люди незначительные, обыватели. Что я хочу сказать? Незначительные люди часто совершают грехи, и грехи великие и явные, однако другие при этом не только не соблазняются, но и вовсе не хотят знать, что эти люди грешат, ибо незначительные люди подобны тем четырем малым звездочкам, которые обращаются вокруг планеты Юпитер и из-за этого получили от астрономов название спутников и стражей Юпитера. Точно так же подобны они и двум другим малым звездочкам, которые находятся поблизости от планеты Сатурн и получили название копьеносцев Сатурна. Подобно тому как эти звездочки из-за своего малого размера вовсе не видны невооруженным глазом человека, но становятся зримыми только с помощью телескопа, так и простые люди из-за своей малости и незначительности незаметны для других, которые вовсе не думают о том, существуют ли и живут ли они на свете».

### Ложные христиане – лукавые Иуды в общении с людьми

Ранее мы уж говорили, что ложные христиане – Иуды в отношении Христа. Но такими же Иудами они являются и в отношении своих близких и знакомых людей.

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.108. Он сделал дело свое – и ушел): «Иуда, предавая Господа своего в руки беззаконных, лобзал Его, и говорил Ему: «Радуйся, Равви!», но в сердце своем зло мыслил против Господа своего, и лестным лобзанием предавал Его. «Предающий же Его дал им знак, сказав: Кого я поцелую, Тот и есть, возьмите Его. И, тотчас подойдя к Иисусу, сказал: радуйся, Равви! И поцеловал Его» (Мф.26:48-49). О, кротость Иисуса, Который терпел льстивое лобзание врага Своего! О, скверные уста предателя, который не ужаснулся приступить и лестно лобзать святых святейшего и источника святыни, Господа! Такому лукавству следуют и уподобляются ему те христиане, которые лестно, коварно и хитро с ближними своими обходятся: иное языком произносят, иное в сердцах мыслят; на языках мед сладости, а в сердцах желчь горести имеют; устами благословляют, а сердцами клянут; устами говорят: «здравствуй», но в сердцах думают, как бы того, которого приветствуют словом, уловить и ему навредить. Все такие лестного предателя Иуды нрав имеют. Христианин! Берегись лестно с ближним обходиться — да не сделаешься сыном погибельным, как Иуда. Бог «сердца и утробы» всех испытывает (Пс.7:10) и видит, как поступаешь и обходишься с ближним твоим, как говоришь и думаешь о нем».

### Ради получения плотского удовольствия ложные христиане становятся предателями духовной дружбы и духовного руководства

Итак, ложь всегда приводит к предательству людей, будь то просто друзья, родственники или духовные друзья и руководители.

Вот что говорят святые отцы о тех, кто лгал и отошел от духовных друзей и наставника, данного ему Богом.

**Нил Синайский** (Письма, п. 2.99): «Из страха Божия принявший на себя послушание слу­жить тем, кто вместе с ним подвизается, если впоследствии начнет ожесточаться, гордиться и брать себе деньги на собственные свои потребы, то преступил он Божественные законы, отверг и нарушил договоры и исповедание отречения и подчинения, и называется изменником, потому что изменил данному прежде слову».

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст. 108): «Подражают Иуде те люди, которые … учителей и наставников, благодетелей своих порочат пред другими и клевещут на них. Все таковые как бы продают благодетелей своих и следуют Иуде-предателю, который Господа и Учителя своего продал и предал в руки врагов Его. О таких людях написано: «Кто за добро воздает злом, от дома того не отойдет зло» (Притч 17:13)».

**Зосима Верховский** (Поучение о послушании в Боге …, Слово 6. Об иноках, подобящихся диаволу): «Некоторые же послушники, хотя и слушают отца своего, но с негодованием, с огорчением, с прекословием, с роптанием, без любви, без веры, без усердия. Такие будут подобны бесу, потому что и диавол также не своею волею повинуется Богу и святым Его угодникам…; служит и трудится диавол, но без пользы, потому что лучше от того не бывает, и покоряется святым по неволе. Так и послушник, хотя и много будет трудиться и поститься и изнуряться по повелению отца своего, но если без веры и усердия и не расположен к добру, то тщетны будут все труды его и не принесут ему никакой пользы. Более же, тем самым прогневляет Бога и губит свое спасение, потому что повинуется не ради Бога, но по подобию диавола, по неволе, то есть: или не имеет иного пристанища и не имеет свободы, или по нищете боится, чтобы не отослали и не изгнали, и того ради трудится и делает повеленное с ропотом и негодованием, со злобою и ненавистью, а поэтому и уподобляется тем бесам, которые также покоряются поневоле велению святых отцов. … Те непокорные … делаются подражателями диавола своею злобою, возношением, роптанием, негодованием и прочими диавольскими свойствами, которыми оскверняют и ругаются над благодатью Божией и человеколюбием, призвавшему их, за что неизбежно вместе с диаволами примут и осуждение и отлучение от Бога и от святых, благоугодивших Ему».

А вот что говорят святые отцы тем духовным наставникам, от которых отошли духовные ученики, впав в тяжкие грехи:

**Ефрем Сирин** (Советы новоначальному монаху о духовной жизни, 93): «Если имеешь при себе ученика, и он по нерадению и своей невнимательности выйдет из-под ига благочестия, то не дивись и не давай унынию долго тревожить ум твой, чтобы и себя не сокрушать, и его не оставить без пользы, – но приведи себе на мысль служителя пророка Елисея. Если же и впал он в великий порок, то рассуди, что (неужели) и апостол сделался предателем? Но кто будет столь неблагонамерен и злочестив, чтобы причину падения приписать учителю, а не худому произволению ученика? Бог сотворил человека свободным, почему и предназначены ему почести и наказания. Именно же, хорошо подвизавшимся – почести и венцы, а преступникам и небрежным – наказания и мучения. Ибо есть грех к смерти, смерть же готовит себе тот, кто коснеет в пороке и от запрещенных дел не переходит к лучшей жизни».

**Иоанн Златоуст** (т.10, ч.1, б.9): «…большему наказанию окажется подвергшимся тот, кто был назидаем. Если учитель был виновником зла, то он и достоин большего наказания… Если же он не виновен, а ученики сделались такими по собственному развращению, то хорошо назидавший вовсе не заслуживает наказания или какого-нибудь вреда. (т.3, ч.2, Письмо к Олимпиаде 3) Ведь даже и тогда, когда увещевает и советует всемогущий Бог, а слушатель не повинуется Его словам, не бывает никакой пользы; напротив, это служит лишь к большему наказанию не повиновавшегося».

И еще одна истина: если наставнику/духовнику лгал его ученик, то к этой ситуации подходит и такая естественная истина: если к врачу приходит пациент и не рассказывает о своей болезни и симптомах, а говорит, что у него все нормально и он здоров, или говорит, что принимает приписанные ему лекарства, а сам их не принимает, то врач не виновен, и такому пациенту он не сможет помочь. «Кто имеет уши слышать, да слышит!» (Лк. 14.35).

## Раздел 4.4. О том, как другим христианам, которые сами не грешат на деле, поступать в отношении ложных христиан

### Тому, кто понял/узнал/увидел, что имеет дело с ложным христианином, надо "УДАЛЯТЬСЯ ОТ ВСЯКОГО БРАТА, ПОСТУПАЮЩЕГО БЕСЧИННО" (2Сол.5, 3)

А теперь скажем о том, как тем христианам, которые не живут в смертельных плотских грехах, иметь отношения с теми, о ком они поняли, что те - ложные христиане. Краткая заповедь такая: «Таковых удаляйся» (2Тим.3,5).

**Антоний Великий** (170 глав, гл. 13): «Неисправного не должно называть человеком; потому что это (т.е. неисправимость) есть дело не человеческое. От таковых должно бегать».

**Василий Великий** (Правила пространно изложенные…, п.28): «(Вопрос)Какое расположение должны все иметь в непокорному? Ответ. Кто неохотно повинуется Господним заповедям, тому, во-первых, все должны оказать сострадание, как больному члену, а настоятель обязан попытаться уврачевать его недуг своими увещаниями. Если упорствует в непокорности и не принимает исправительных мер, то надобно строже обличить при всем братстве и всячески упрашивать, чтобы принял врачевства. Если же и после многократных увещеваний не приходит в стыд, не показывает своего исправления на деле, но, по пословице, сам себе губитель, то его хотя со многими слезами и рыданиями, однако же, как поврежденный и совсем бесполезный член надобно, в подражание врачам, отсечь от общего тела. Ибо и врачи, как скоро находят какой-либо член зараженным неисцельной болезнью, чтобы вред, тлетворно действуя на члены, соприкосновенные с больным, не разлился далеко, имеют обыкновение отнимать его сечениями или прижиганиями. То же самое с теми, которые враждуют против заповедей Господних или препятствуют исполнять их, необходимо делать и нам, по повелению Самого Господа, сказавшего: «Если же правый глаз твой соблазняет тебя, вырви его и брось от себя» (Мф. 5, 29)».

**Василий Великий** (Правила кратко изложенные, в.9): «Какое расположение иметь нам к нераскаянному грешнику? Ответ. Какое повелел иметь Господь, сказав: «если и церкви не послушает, то да будет он тебе, как язычник и мытарь» (Мф.18, 17), и какому научил Апостол, написав: «удаляться от всякого брата, поступающего бесчинно…» (2Сол. 3, 6)».

**Иоанн Златоуст** (т.9, ч.2, б.32): «Что же нам делать с этими зловредными людьми? (Апостол Павел) не сказал: идите против них и бейте, но: "уклоняйтесь от них". Если бы они делали это по незнанию или по заблуждению, то их следовало бы исправить, но так как они с сознанием грешат, то удаляйтесь от них прочь. И в другом месте (апостол) говорит: "удаляйтесь от всякого брата, поступающего бесчинно" (2Сол. 3:6). И относительно (Александра) ковача он дает такой же совет Тимофею, говоря: "берегись его и ты" (2 Тим. 4:15)».

**Киприан Карфагенский** (Книга о единстве Церкви): «Должно удаляться от намеренно согрешающих, должно даже бежать от них, дабы кто-либо, присоединясь к бесчинно-ходящим и шествуя с ними по путям заблуждения и порока, совратившись с истинного пути, не сделался и сам виновным в том же грехе».

**Варсанофий Великий** (Руководство к духовной жизни, в. 588): «А когда (кто) держится своей воли, хотя иногда и принимает на себя личину послушания и смирения, тогда сам за себя отвечает. Такого же, который живет по своей воле, ради покоя телесного, а не ради душевной пользы, надлежит увещевать по временам ради (Бога) Хотящего, чтобы все люди спаслись и достигли познания истины (1 Тим. 2, 4). Если он будет продолжать держаться своей воли, то надобно потерпеть его, пока он не устыдится или не оставит своей воли. Если же он наносит вред братии, должно объявить ему: "Продолжая поступать так, ты не можешь оставаться среди здешнего братства, ибо и по естественному порядку вещей человек не может допустить того, чтобы покой одного был во вред многим". Кто же пребывает в обители с благою верою и по Богу, тот получает покров от Бога и назидается».

**Феофан Затворник** (Толк. на 1 Кор., гл.5, ст. 11): ««Но я писал вам не сообщаться с тем, кто, называясь братом, остается блудником, или лихоимцем, или идолослужителем, или злоречивым, или пьяницею, или хищником; с таким даже и не есть вместе» (1 Кор. 5,11). Не примешивать, не входить в сношения, не иметь близкого общения с тем, кто, нося имя христианина, предается явным порокам. «С таким даже и не есть вместе»,– разумеется обыкновенное хлебосольство, ни к себе его не звать, ни к нему не ходить и в сделки с ним не входить. Феодорит замечает: «Если же с таковыми не должно иметь общения в пище обыкновенной, то тем паче в таинственной и Божественной». И по ходу речи видно, что если самим не примешиваться к таковым, то и им не позволять примешиваться к себе; и если это в обычном порядке жизни, то тем паче в церковном. Значит Апостол определяет: считать таковых чуждыми общества христианского, то же, что отлученными… В причину этого ставит Апостол,– чтоб от них не заразиться, не окваситься. …К числу их относит святой Павел блудника, лихоимца, идолослужителя, досадителя, пьяницу, хищника. Самые названия их дают о них понятия. Блудник, кто явно блудодействует; лихоимец, кто или неправедною торговлею, или ростом, или какою хитростью богатеет и бывает неподатлив, скуп, скряга; идолослужитель – должно быть, тот, кто ест идоложертвенное без рассуждения…; досадитель – кто бранчив, сварлив, пересудлив; пьяница – кто пьет не в меру и безобразничает; хищник – вор в разных видах. Впереди выставил только блудника, хищника, лихоимца, идолослужителя (стих 10). Здесь прибавил – пьяницу, идолослужителя, хотя стихи эти должны быть в прямом соответствии. Можно заключить, что и тут не все перечислены, кого должно чуждаться, или отчуждать от общества христиан. Потому позволительно обобщить положение Апостола: всякого явного грешника должно исключать из общества христианского. Общество христианское должно быть чисто. Как скоро кто впадет в грехи, должен быть извергаем. В первые времена грешники и были извергаемы; и те, которые, раскаясь, искали снова общения, хотя были принимаемы, но подвергались строгим испытаниям и должны были пройти несколько степеней покаяния, чтоб быть принятыми опять в полное общение. Это была апостольская мудрая дисциплина. Умножение грешников сделало исполнение ее невозможным. Ныне стань это исполнять: всех гони вон. И исполнять некому. (ст.11) Христиане должны быть столько святы и столько верны заповедям, что им и на мысль даже не должно приходить, чтобы можно было грешить, оставаясь христианином. Если б оставались в обществе их явные грешники, то эта ревность о нравственной чистоте была бы сильно колеблема тем помышлением, что, верно, и христианам можно носить имя и не быть на деле такими, как требует имя. Для предотвращения этого общего расслабления и велит Апостол пресекать общение с такими лицами».

Но при всем притом, что есть такое строгое правило, надо знать и следующее:

**Иоанн Златоуст** (т.3, ч.2, К ней же письмо 2-е): ««Есть верный слух, что у вас появилось блудодеяние, и притом такое блудодеяние, какого не слышно даже у язычников» (1 Кор.5:1). … (Ап. Павел) предает его диаволу, отлучает от всей церкви и не дозволяет, чтобы он с кем-либо участвовал в общей трапезе. “С таким, - говорит он, - даже и не есть вместе” (1 Кор.5:11). Наконец проникается духом (ревности), требуя для грешника высшей меры наказания, воспользовавшись для этого вместо палача сатаною, чтобы через этого последнего измождить плоть преступника. И, однако, тот самый Павел, который отсек грешника от церкви, не позволил ему даже участвовать с кем-нибудь в общей трапезе, повелел всем плакать за него, отовсюду изгонял его как какую-нибудь заразу, закрыл для него доступ во всякий дом, предал сатане, требовал для него столь великого наказания, - этот самый Павел, когда увидел, что он поражен скорбью и раскаялся в своем грехе, и что самыми делами свидетельствует об отречении (от греха), и сам так опять изменился, что тем, кому предписал вышесказанное, дал затем противоположное приказание. В самом деле, сказав: «отсеките, отвергните, плачьте и да возьмет его диавол», что говорит он теперь? «Прошу вас оказать ему любовь, дабы он не был поглощен чрезмерною печалью, чтобы не сделал нам ущерба сатана, ибо нам не безызвестны его умыслы» (2 Кор.2:7,8,11). … Смысл его слов таков: овца покрылась множеством шелудей, была отчуждена от стада, отлучена от церкви, но поправилась от болезни и сделалась овцой, какою была прежде (такова сила покаяния), наконец, возвратилась в наше стадо; привлечем же ее к себе всецело, примем с распростертыми руками, обхватим, обнимем, введем в единение с нами самими».

### Многие христиане по разным причинам не исполняют заповеди об удалении от «бесчинно ходящих»

**Иоанн Златоуст** (т.11, ч.2, б.5, и др.): «(Апостол) хочет, чтобы мы удалялись от всякого брата, бесчинно ходящего. Быть отлученным от целого общества братий тогда считалось великим бедствием. Поэтому, (апостол) подвергает всех этому наказанию. Так в другом месте, именно в послании к Коринфянам, он сказал: "с таким даже и не есть вместе" (1 Кор.5:11). А теперь большая часть людей считает это неважным, и все теперь смешалось и пришло в расстройство: мы без разбора, как случится, вступаем в общение с прелюбодеями, с блудниками, с лихоимцами. Если надлежало удаляться от того, кто только питался не своим трудом, то насколько больше от прочих? И, чтобы ты узнал, какой страх внушало отлучение от общения с братиею и какую пользу оно приносило тем, кто благомысленно принимал такое наказание, послушай, как тот, который гордился своим грехом, который дошел до последней степени порока, который совершил блуд, не именуемый даже у язычников, который оставался нечувствительным к своей ране (а в этом состоит крайняя степень развращения), – как этот самый человек, который был столь порочным, до того смирился и укротился, что Павел сказал потом о нем: "Для такого довольно сего наказания от многих, и потому прошу вас оказать ему любовь" (2 Кор.2:6, 8). (Такой человек) тогда был то же, что член, оторванный от остального тела. Причина же, почему тогда это внушало такой страх, была та, что тогда считалось великим благом быть в обществе верующих. Тогда (верующие) так жили в каждой Церкви, как (живут между собою) люди, обитающие в одном доме, которые подвластны одному отцу и участвуют в одной трапезе. Поэтому, какое несчастье составляло для каждого удаление от такой великой любви? А теперь это не кажется чем-либо важным, потому что мы не считаем чем-либо важным и того, когда мы находимся во взаимном общении. (т.12, ч.2, сл.43) «Если же некий брат называясь братом, (остается) пьяницей…, с таким даже и не есть вместе» (1Кор., 5,11). Увы, какая тщательность! А мы не только не бежим от пьяниц, но и приходим к ним, имеем с ними общение. Поэтому все у нас перевернулось вверх дном, все смешалось, извратилось, погибло. (т.5, ч.1, На Пс.6) «Удалитесь от меня все, делающие беззаконие, ибо услышал Господь голос плача моего, услышал Господь моление мое; Господь примет молитву мою» (ст. 9,10). Не маловажен и этот путь к добродетели, чтобы избегать людей порочных. Этого требует от нас и Христос.… Если человек, причиняющий нам вред, будет даже облечен в диадему, не станем дорожить и дружбою, потому что нет ничего хуже человека, преданного порокам, хотя бы он был царем; и напротив, нет ничего выше человека, стяжавшего добродетель, хотя бы он был узником».

Такое не удаление от ложных христиан дает им повод вести себя бесстрашно, дерзко и нагло, потому что они видят, что никак не наказаны от людей и не от Церкви. И это делает их еще более не способными к покаянию и исправлению.

**Василий Великий** (Правила пространно изложенные, в. 28): «Какое расположение должны все иметь в непокорному? Ответ. …Человеколюбие к таким людям близко к той невежественной снисходительности, за небогоугодное употребление которой в рассуждении сыновей обличается Илий. Эта ложная снисходительность к закореневшим в пороках есть измена истине, злоумышление против общего блага, приучение равнодушно смотреть на всякий порок».

Не удаление от «нечестиво ходящих» происходит от разных причин. Назовем основные.

1. Не удаляться можно по неразумию, руководствуясь не той истиной или искаженной. Так, например: есть истина о возможном покаянии для каждого человека, и тогда говорят: он покается когда-то, а сейчас его осужу и брошу. А истина говорит – когда покается, тогда прими его с радостью, или поговори с ним и если не исправится – удались.

**Феофан Затворник** (Толк. на 2 Сол. 3, 12): «Но как цель у (ап. Павла) не суд и расправа, а исправление, то он наперед предлагает неисправным возвратиться на путь правый, и тогда уже, как не послушают, повелевает потом исправным не примешиваться к ним».

А мы часто делаем вид, что ничего не происходит, надеясь на возможное покаяние порочного (которого может и не быть). И далее, когда мы будем разбирать истины о покаянии, увидим, что говорится о покаянии нечестивых.

2. На самом же деле нами зачастую руководят другие мотивы, а мы их прикрываем красивыми словами. Так, не удаляться можно по человекоугодию и тщеславию. Мы все привыкли общаться так, чтобы на нас не обиделись и не подумали о нас плохо. И поэтому ласкательствуем, лицемерим даже перед теми, кто предает веру и Бога, и чьего мнения о нас мы должны менее всего беспокоиться. И с одной стороны, ты не одобряешь грех другого и сам не соблазняешься им, а с другой – своей учтивостью и лицемерием оставляешь того человека с мыслью о том, что «а ничего и не происходит», «а все как общались/улыбались так и общаются/улыбаются», т.е. в безнаказанности.

3. По корыстолюбию. Думаю, понятно, если тебя связывают какие-то дела и интересы с ложными христианами, например, материальные, то ты предпочтешь деньги, а не заповедь, и не удалишься от нечестивого…

4. О неуклонении по сострастию. Скажем еще и о том, что, если кто-то имеет сострастие с грешником, т.е. если также не прочь прелюбодействовать, выпивать, веселиться, нарушать пост, врать и т.п., то он, конечно, не будет от него уклоняться, а будет с ним близок.

И именно на сострастии держится связь грешников, например, всем известная связь блудников, пьяниц. Потому что люди, желающие получать удовольствия, ищут себе «напарников» в своих греховных делах. И вот что говорится о таком явлении.

**Марк Подвижник** (Подвижнические слова, сл. 2, ст.163): «Когда увидишь двух порочных, имеющих любовь друг к другу, то знай, что они один другому содействуют к исполнению своей воли».

**Макарий Великий** (Слова. сл.63): «…подобное всегда тяготеет к подобному себе: прекрасное — к прекрасному и порочное — к порочному; не может блудница жить вместе с целомудренной женщиной, потому что она не похожа на нее; и человек распутный и негодный не может обитать вместе с человеком благочестивым и богобоязненным, потому что они не подходят друг другу; но каждый держится подобного себе: непотребный — непотребного и благородный — благородного; блудница проводит жизнь вместе с блудницей, а целомудренная — с целомудренной».

Итак, назвав основные причины не удаления от живущих в смертных грехах, заметим и то, что даже если ты сам и не грешишь также или с ними, то тем, что ты прямо или косвенно одобряешь их грех, ты подвергнешься наказанию.

**Иоанн Златоуст** (т.4, Три беседы о Давиде и Сауле, б.2): «…не только самый грех, но и одобрение живущих в нем, подвергает нас немалому наказанию, и, как это ни удивительно, (наказанию) гораздо тягчайшему, чем то, какое навлекают на себя сами живущие в грехе».

**Симеон Новый Богослов** (Слова, сл. 48): «Кто верует, тот не одобряет ничего злого, но даже до смерти стоит за Христа и истину, не страшась, поскольку те, которые, видя злые и беззаконные дела, бывающие пред очами их, спускают им, являются подобными тем, которые творят их, и погибнут вместе с ними, как и первосвященник Илий погиб вместе с беззаконновавшими сынами своими, которым потворствовал; таковых и пророк назвал псами безгласными. Кто верует, тот не любит неправо верующих, как говорит Давид: «Мне ли не возненавидеть ненавидящих Тебя, Господи, и не возгнушаться восстающими на Тебя? Полною ненавистью ненавижу их: враги они мне» (Пс.138:21-22)».

### Грехолюбцы любят оправдываться тем, что другие тоже (или еще хуже) так живут

Скажем и то, что тот кто имеет какую-то страсть, и желает грешить, того и соблазнять не надо. Здесь происходит другое - он грешит и прикрывается/оправдывается тем, что и другие так живут.

**Иоанн Златоуст** (т.8, ч.2, О втором пришествии…): «Да не подумаем оправдываться тем, что мы не одни, и что найдутся сообщники в наших грехах. Это только увеличит наше наказание».

**Иннокентий Пензенский** (Проповеди, Слово в день тезоимен. князя К.П. (Нечестие разливается всюду…)): «Но, хотя бы мы не чувствовали насилия (во грехе от тех, кто грешит – от сост.), влекущего нас к беззаконию, впрочем, находясь в обществе нечестивых, обыкновенно замечаем их пороки, мысленно исчисляем их. Между тем, неприметно сами себя извиняем в своих погрешностях, а таким образом позволяем себе больше».

И похоже, что именно на эту ловушку лукавого помысла в свое время и попали ложные христиане, которые хотели жить в удовольствиях, но совесть и страх Божий их еще останавливали. А после принятия подобных мыслей, и под силой своей злой похоти и воли, они отреклись от жизни по вере. Так, если священник или мирянин знает, что в его епархии много таких, которые прелюбодействуют, и они не наказаны ни архиереем, ни священниками по причине, что те, кто должен за этим следить, сами таковы, или те больше переживают за то, что, например, некому будем служить, а не переживают за чистоту Церкви и священнослужения. В этом случае прелюбодеи продолжают так жить и не бояться наказания, как бы заручившись гласной или негласной поддержкой.

К тому же, когда тот, кто живет, например, в блуде или пьянстве, услышит, что кто-то порицает это, тот начинает припоминать порицающему что-то о нем или о его родных и близких, говоря по типу: «а как ты делал? а как твой отец (брат) делал?». И таким образом он противится правде, припоминая грехи других, чтобы оправдать себя, а не покаяться, и несет эти бесовские мысли и настроение в разговоре с другими.

Поэтому если ты, христианин, увидишь, что кто-то соблазняет, склоняет тебя на блуд, пьянство, на подлость, на нечистые дела, на ложь или заметишь в себе мысль о том, что другие так или еще хуже живут, то ты должен «возыметь святую ненависть» к этому, чтобы самому не стать ложным христианином, и на тебе не стали исполняться духовные законы греха.

**Тихон Задонский** (Сокровище духовное…, ст.153): ««Прочие-де то и то делают, как и мне не делать?» Что говоришь, о человек: «Прочие то и то делают»!? Прочие, делая беззаконно, идут в погибель. И тебе надобно за ними последовать? Если будешь делать, что они делают, то за ними будешь следовать, в погибель. Ведь ты христианин; тебе светит светильник слова Божия, и показывает тебе, что добро и что зло, что польза и что вред, что добродетель и что порок, к какому концу путь узкий и к какому пространный путь ведет. Надобно тебе делать, если хочешь спастись, не что люди делают, но чего Божие поучает слово. В Содоме все беззаконничали, но праведный Лот на них не смотрел, а жил свято и богоугодно. Будь и ты в мире, как Лот в Содоме. Хотя и все в роскоши и беззаконных делах будут утопать, ты не смотри на них, но делай, чему Божие научает слово, и живи так, как истинным христианам прилично».

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические проповедь, Глава: Поуч. в неделю четвертую по Пасхе о расслабленном): «Те, которые под руководством Слова Божия ведут брань с грехом, противятся ему, одерживают в свое время полную победу над греховностию. Победа над собственною греховностью есть вместе и победа над вечною смертью. Одержавший ее удобно может уклониться от общественного греховного увлечения. Это видим на святых мучениках: победив грех в себе, они противостали заблуждению народному, обличили его, не остановились запечатлеть святое свидетельство кровию. Увлеченный (же) и ослепленный собственным грехом не может не увлечься общественным греховным настроением: он не усмотрит его с ясностью, не поймет его как должно, не отречется от него с самоотвержением, принадлежа к нему сердцем».

### «Не наказывать явно согрешивших — значит: давать дорогу другим к тому, чтоб и они сие творили»

**Феофан Затворник** (Толк. на посл. 1 Тимоф., 5,20): ««Согрешающих обличай перед всеми, чтобы и прочие страх имели». Речь идет все о пресвитерах. Если по исследовании окажется кто из них действительно согрешившим, обличай его пред всеми, чтоб и прочие страх имели и с большею осторожностью удерживались от грехов. Ибо если пресвитеру не дается пощады, то что достанется другим? Амвросиаст пишет: «хотя не легко верить должно возводимой на пресвитера вине; но если доказано будет или явно будет, что он поступил нехорошо, то, в таком случае, Апостол повелевает обличать его публично, чтоб и прочие страх имели,—что очень полезно не только для освященного клира, но и для народа. Ибо, когда увидят, что и сановитый муж обличается за грех, поневоле и сами себя будут держать осторожно». То же читаем и у блаженного Феодорита: «не осуждай, говорит, прежде обличений; явно же обличенных в каких-либо беззакониях не удостаивай пощады; но, по уличению, произноси на них приговор в присутствии всех, чтоб из страха наказания избегали греха». Святой Златоуст рассуждает при сем о всех вообще погрешающих, так, однако ж, что речь его может быть применяема и частнее к суду над пресвитерами. «Не тотчас отсекай (то есть произноси суд и делай расправу), но все исследуй с великою точностью. Когда же ясно узнаешь, строго взыскивай, чтоб и другие вразумлялись. Ибо как необдуманно осуждать бывает вредно, так и не наказывать явно согрешивших — значит: давать дорогу другим к тому, чтоб и они сие творили и на сие покушались. Обличай, говорит, показывая, что (нужно действовать) не кое-как, но с строгостью, потому что таким образом и другие будут бояться.— Но не больше ли будет соблазна, когда пред всеми станешь обличать? Каким же это образом? Когда узнают грех и не будут видеть наказания, тогда действительно станут соблазняться. Ибо от того, что согрешившие остаются ненаказанными, многие естественно и сами поползаются на грех; как, наоборот, от того, что они бывают наказываемы, многие исправляются».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.2, §460): «Строгость излишняя вредит, и милость безрассудная неполезна. Первая в негодование, огорчение и уныние людей приводит; вторая к расслаблению, своевольству, бесчинию и развращению дверь отворяет; правда же, с милостью сопряженная, все то отвращает. Сие-то есть премудрость властелина, это есть царский путь — правды держаться и милости не забывать. Худо там являть милость, где наказание требуется; худо прощать и щадить того, кто не оставляет греха и не кается. Грех ненаказанный к иным грехам подает повод, и один злодей прощенный многим к подобному злодеянию поощрение подает. Ибо злые, видя ненаказанного злодея, на то же злодеяние обращаются с такою надеждою, что и им так же прощено будет в случае обличения. Отсюда последует умножение злодеяний, и от тех отечеству немалая утрата. Напротив того, не хорошо там меч употреблять, где пластырь милости и обвязывание требуется, где грех от немощи, каковому и добрые люди подлежат, а не от умысла и предрассуждения совершен, бесполезно и того наказывать, который сам себя добровольно наказывает. От мудрости удаленно то наказание, которое не по мере преступления налагается. Везде умеренность, как в природе, так и в гражданстве, похвальна и полезна…. Поэтому везде нужно здравое рассуждение и нескорое определение».

### Удаление должно быть потому, что от грешника идет соблазн, а «ХУДЫЕ СООБЩЕСТВА РАЗВРАЩАЮТ ДОБРЫЕ НРАВЫ» (1 Кор. 15:33), и ты можешь не устоять

Но вернемся к тем, кому надо учиться удаляться от нераскаянных грешников.

Одной из причин, почему надо удаляться от таких людей, святыми отцами называется такая: чтобы тебе «не потерпеть вреда». И в чем может быть твой вред?

Первый: ты дружишь/общаешься с тем, кто враждует своими грехами против Бога и предает Христа. Угоден ли ты тем Богу? Ответь сам …

Второй вред: думаю, понятно, что такие люди могут соблазнить тебя (например: на блуд, на пьянство, наркоманию, на суету, на гулянья). Так, грехолюбец, гонимый своею похотью и не в силах с нею совладать, может соблазнять тебя. А так как в каждом из нас кроются страсти, и одни, так сказать, в сонном состоянии, а другие – бодрствуют, то соблазниться на чье-то предложение может даже спящая страсть, и оживится и войдет в силу. А если даже и нет такой страсти, но подключится человекоугодие с тщеславием, говорящие: «да неудобно как-то отказать», или «он обидится, если я откажу», то соблазн сработал. И ты или сразу соглашаешься на грех, даже не поняв этого, или колеблешься, но потом соглашаешься, или, посомневавшись, все же не соглашаешься, или можешь сразу отвергнуть. Кто знает, в каком случае как ты себя поведешь?...

Итак:

**Иннокентий Пензенский** (Проповеди, Слово в день тезоимен. князя К.П. (Нечестие разливается всюду…): «Слабость человеческая, укрепляемая добродетелью, недолго может сопротивляться врожденному влечению к порокам, особенно в присутствии и усилении людей нечестивых. Апостол, зная свойства человеческие, ясно изобразил слабость эту, сказав: «Не знаете разве, что малая закваска квасит все тесто?» (1 Кор.5, 6). Неужели не знаете, что малое число нечестивых может всех вблизи находящихся склонить к нечестию? Квас заключает в себе много кислой остроты, которая скоро наполняет все собрание. Нечестие много имеет своей кислоты, также проницательной и острой, которую разливает на всех окружающих — все собрание людей квасит. Известно, что и беззаконные люди стараются иметь своих последователей, нечестие — своих поклонников, своих обожателей».

**Игнатий Брянчанинов** (Аскетические опыты 1, О последовании Господу нашему Иисусу Христу): «Когда люди, близкие к нам по плоти, вознамерятся отвлечь нас от последования воле Божией (т.е. от заповедей – от сост.), окажем к ним святую ненависть…. Святая ненависть к ближним заключается в сохранении верности к Богу, в несоизволении порочной воле человеков, хотя ее эти человеки и были ближайшими родственниками…».

**Игнатий Брянчанинов** (Приношение современному монашеству, Правила наружного поведения для новоначальных иноков, гл. 43): «Как величайшей опасности должно избегать знакомства с тем братом, который живет нерадиво, не из осуждения его, нет! Другая тому причина: ничто так не прилипчиво, так не заразительно, как слабость брата. Апостол завещал: «Завещеваем же вам, братия, именем Господа нашего Иисуса Христа, удаляться от всякого брата, поступающего бесчинно …» (2 Сол. 3:6). «С тем, кто, называясь братом, остается блудником, или лихоимцем, или идолослужителем, или злоречивым, или пьяницею, или хищником; с таким даже и не есть вместе» (1 Кор. 5:11). Почему? Потому что, - говорит тот же апостол: «Не обманывайтесь: худые сообщества развращают добрые нравы» (1 Кор. 15:33). Познакомился ли ты коротко с пьяницею? Знай: в его обществе и ты приучишься к пьянству. Часто ли беседуешь с блудником? Знай: он перельет в тебя свои сладострастные чувствования. Друзьями и короткими знакомыми твоими должны быть те, которых всё намерение состоит в благоугождении Богу».

**Иоанн Златоуст** (т.5, ч.1, На Пс.6, и др.): «… (надо) избегать людей порочных. Этого требует от нас и Христос, и притом с такою силою, что повелевает отвергать даже друзей столь близких к нам, как необходимейшие члены, если они соблазняют нас и общение с ними приносит нам какой-нибудь вред. "Если же правый глаз твой соблазняет тебя", говорит Он, "вырви его и брось его; если правая твоя рука соблазняет тебя, отсеки ее и брось от себя" (Мф.5:29,30), – разумея здесь не члены телесные, – нет, – но близких друзей, которых дружбу должно отвергать, если она не приносит пользы ни им, ни нам, а причиняет вред. (т.8, ч.1, б.57) (Христос) говорит: "если нога твоя соблазняет тебя, отсеки" ее, "если глаз твой соблазняет тебя, вырви его" (Мф.18:8,9). Если же нужно отсекать член, который будучи соединен с нами, вредит нам, то не гораздо ли более должно удаляться от друзей, когда связь с ними ведет не к добру. Итак, не всегда хорошо согласие, как и не всегда худо несогласие. Я говорю это для того, чтобы мы избегали людей злых и искали добрых. Если мы отсекаем сгнившие и неизлечимые члены, опасаясь, чтобы все тело не подверглось той же заразе, и делаем это не из пренебрежения к ним, а из желания предохранить прочие части тела, то тем более должно поступать так по отношению к людям, общество которых зловредно для нас. Если мы можем и их исправить, и сами не потерпеть вреда, то должны употребить на то все старание. Если же и они не исправятся, и мы получим вред, в таком случае необходимо их отвергнуть и бросить. От этого и они сами часто получают гораздо более пользы. Потому-то и Павел убеждал таким образом: "извергните развращенного из среды вас", и: "дабы изъят был из среды вас сделавший такое дело" (1Кор.5:13,2). Пагубно, истинно пагубно обращение со злыми людьми. Не так скоро пристает зараза и короста губит подвергшихся этой болезни, как злые нравы людей порочных. "Худые сообщества развращают добрые нравы" (1Кор.15:33). И пророк также говорит: "бегите из среды" их и удалитесь (Иер.51:6). Пусть же никто не имеет порочного друга. (т.5, ч.1, Беседа на Пс.119) Подлинно, возлюбленный, ничто не может сравниться с искушением – попасть к человеку коварному; он опаснее дикого зверя. Зверь и кажется тем, что он есть; а тот часто скрывает яд под видом кротости, чтобы и коварство было незаметным, и впадал в яму неосторожно попавший. Потому-то пророк часто молит Бога об избавлении от таких злоумышленников. Если же должно избегать людей лживых и коварных, то тем более – развратителей, проповедующих нечестивое учение. Особенно можно назвать «устами неправедными» те, которые отклоняют от добродетели и увлекают к пороку. (т.5, ч.1, Беседа на Пс.4) Как тела часто погибают от заразы испорченного воздуха, так точно и душа часто терпит вред от общения с людьми порочными, и как здоровый глаз, взирая на больного, поражается, и страждущий чесоткою сообщает свою болезнь и здоровым, так точно случается часто и с душою от общения с людьми порочными. Поэтому и Христос заповедал не только избегать таких людей, но и отвергать их: "если же", говорит Он, "правый глаз твой соблазняет тебя, вырви его и брось от себя" (Мф.5:29), разумея в этой заповеди не глаз, – так как что худого может сделать глаз, когда душа находится в здоровом состоянии? – но друзей, близких к нам, сделавшихся как бы нашими членами и вредящих нам, повелевая не дорожить их дружбою, чтобы безопаснее соделывать собственное спасение. Поэтому и сам пророк далее говорит: "не сидел я с людьми лживыми, и с коварными не пойду" (Пс.25:4). И Иеремия ублажает того, кто "сидит уединенно и несет иго в юности своей" (Плач.3:27,28). Также и в Притчах много говорится об этом и убедительно внушается всем, что нужно не только уклоняться, но и бежать от людей советующих злое, и не обращаться с ними. … Поэтому не будем считать маловажным вредом общение с дурными людьми, но прежде всего другого станем избегать таких людей, хотя бы это были жены, хотя бы друзья, или кто бы то ни был. Оно губило и великих мужей, каковы Соломон и Сампсон; оно развратило и целый народ иудейский. Обыкновенно, не столько причиняют вреда дикие звери, сколько порочные люди; те явно производят свои ядовитые действия, а эти нечувствительно и неслышно каждый день распространяют заразу, мало-помалу ослабляя силу добродетели».

**Дмитрий Ростовский** (Летопись …, События в 1-м столетии 2-го тысячелетия): «Хорошо говорится в псалмах: "С преподобным преподобен будеши, со строптивым развратишися" (Пс. 17, 26). А Иисус Сирахов душевредное дружество со злыми уподобляет смоле, говоря: «Кто прикасается к смоле, тот очернится, и кто входит в общение с гордым, сделается подобным ему» (Сир. 13, 1). Так должно думать и вообще относительно всякого беззакония, а более всего относительно нечистоты плотского греха, ибо всякий, кто сводит дружбу с беззаконником, научается от него беззаконию его и оскверняет жизнь свою, как очерняется всякий прикасающийся к смоле. И действительно, смоле подобна злая жизнь злых людей, а также и дружеское с ними общение: как смола черна и липка, легко пристающая ко всякой вещи, а когда зажжется огнем, то испускает от себя смрадный дым, и пламень ее с трудом может быть погашена, точно так же и скверные дела беззаконников черны, неблагообразны пред Богом и людьми, но потемнены подобно мурину. … Ибо всякий творящий злое есть черный мурин, так как он «ненавидит свет и не идет к свету, чтобы не обличились дела его, потому что они злы» (Ин. 3, 20). Обращающемуся с таковыми темными и смолою скверных дел очерненными муринами невозможно самому не очерниться, ибо прилипчиво злое, легко пристающее к человеку, который по природе своей склонен более ко злу, чем к добру…. Когда человек приобщается к злым, он начинает развращаться и как смола возжигается греховным огнем, и тотчас как злосмрадным дымом начинает воскуряться соблазнами, злословием, бесчестием … Поэтому-то и увещевает Бог: "выйдите из среды их и отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому; и Я прииму вас. И буду вам Отцем " (2 Кор. 6,17-18). А святой апостол Петр молит, говоря: «спасайтесь от рода сего развращенного» (Деян. 2, 40),— спасайтесь, говорит, как бы от погибели какой-либо. Воистину, достойно удивления, если кто, живя между строптивыми и развратными, не погибнет. Удивляемся мы праведным мужам Ною, Аврааму, Лоту, Иову и Товии, спасшимся посреди беззаконных народов, и прославляем их как бывшие в мире чудеса. Хорошо и один из греческих философов, будучи спрошен: что является чудом в жизни? — отвечал: добрый муж среди злых. Если, говорит, ты найдешь одного какого-либо доброго мужа между множеством злых, удивляйся сему как некоему чуду, так как не часто таковой обретается; не часто, ибо говорит Псаломник: «Все уклонились, сделались равно непотребными, нет делающего добро, нет ни одного» (Пс. 52, 4). Какова же причина такого в людях развращения? Та, что друг друга соблазняют и вредят примером своего злого жития. Один, видя злое житие другого, приходит в соблазн и начинает то же зло творить, и таким образом умножаются злые люди, а добродетельные умаляются. Поэтому Господь говорит в Евангелии: "Горе миру от соблазнов!" (Мф. 18, 7). Горе! Ибо наполнился мир соблазнами, как и грехами. Соблазн зрения, поскольку зрят делающиеся в мире столь великие беззакония! Соблазн слуха, так как в мире слышатся слова прельстительные, хульные, лживые, скверные и скаредные. И кто может избежать сих соблазнов? Поэтому горе от них миру! Многие, желая сохранить себя от них, бежали в пустыни, в горы, пещеры, чтобы не видеть и не слышать сих мирских соблазнов, так как пребывающему между сими соблазнами трудно спастись. Ибо если и на невидящих мира, и жительствующих в пустынях восстают многие страсти, и некоторые ставят препятствие для спасения, то тем более среди рода строптивого и развращенного пребывающих они одолевают, побеждают и губят. Один старец, живший в скиту, находившемся в Египетской пустыне, однажды пошел в Александрию, чтобы продать свое рукоделие; увидев там юного инока, вошедшего в корчемницу, он сильно опечалился и подождал его на улице. Когда тот вышел, он взял его одного и наедине сказал ему: «разве ты, брат, не знаешь, сколь многочисленны диавольские сети, и не разумеешь того, что мы и чрез зрение, и чрез слух, и чрез примеры повреждаемся в городе? Ты же, будучи юным, ходишь в корчемницу и там видишь и слышишь то, чего ты не желал бы ни слышать и ни видеть. Умоляю тебя, чадо мое, беги в пустыню, где ты можешь с Божиею помощью спастись». Отвечал ему юный инок: «отойди, почтенный старец, Бог ничего не ищет, но только одного — чистого сердца». Тогда старец, воздев руки к небу, сказал: «слава Тебе, Боже, вот я прожил в скиту пустынном 55 лет, а чистого сердца не стяжал!». Сказав сие, старец дивился и не верил, чтобы кто-либо, живя так среди мирских соблазнов, возмог стяжать чистое сердце».

**Тихон Задонский** (Об истинном христианстве, кн.1, §135): «…как обхождение с добрыми — это такая школа, в которой без книг обучается человек философии христианской, то есть честной жизни, так обращение со злыми бывает причиной крайнего развращения. Хотя бы и природы доброй был кто и хорошо воспитан, но если с развращенными находиться будет, трудно и почти невозможно тому не развратиться. Ибо злоба так, как смола, прилипчива и незаметно в добрые нравы входит и заражает их. … Так и добрый, живя со злыми, сам портится, а их не исправляет. … Итак, рассуждай, христианин, с кем хочешь иметь общение; и, пока не познаешь совершенно, ни к кому не прилепляйся, чтобы не впасть в пропасть погибели. Лучше со зверями жить, нежели со злыми людьми».

Итак, тем, что мы найдем силы в себе удалиться от христиан, живущих в нечестии, мы сделаем лучше, как для себя (не соблазнимся, не будем лукавить и лицемерить, не будем дружить с враждующими против Бога), так и для них.

**Иоанн Златоуст** (т.5, ч.1, На Пс.6) «Кто предается покаянию и бывает услышан Богом, тот легко может достигнуть и этого блага – избегать общения с людьми порочными. "Да будут постыжены и жестоко поражены все враги мои; да возвратятся и постыдятся мгновенно" (ст. 11). Это желание заключает в себе великую пользу, т.е. чтобы они устыдились и возвратились назад, потому что если идущие худо устыдятся и возвратятся назад, то отстанут от пороков. Как мы, видя человека, стремящегося к пропасти, удерживаем его от дальнейшего стремления и говорим: "человек, куда ты стремишься? – пред тобою пропасть", так точно и пророк желает, чтобы злые возвратились назад. Так и взбесившаяся лошадь, если кто-нибудь скоро не удержит ее, скоро погибает».

При этом нельзя не сказать, что есть люди, которые отреагируют на то, что другие от них отстранятся. А есть такие люди, которые нашего удаления от них и не поймут; и такие, которые даже обрадуются, т.к. никто не будет их вразумлять и укорять. И это уже высшая степень ожесточения грехом и удаления от покаяния…

### Уклонение должно быть не по ненависти к человеку, а по ненависти к его грехам

Каким же должно быть удаление? Ответ один: не по ненависти к человеку, а по неприятию того, что он делает.

**Ефрем Сирин** (На слова: Вонми себе..., гл.10): «Если имеешь дружбу с братом, и совесть твоя обличит тебя, что связь эта вредна для души, то разорви с ним дружбу. Ибо некто из святых сказал: «Со всеми имей любовь и всех удаляйся». Говорю же сие, возлюбленный, чтобы возненавидел ты не людей, но грех».

При этом надо заметить, во-первых: есть такое праведное расположение:

**Псалом 138:21-22:** «Мне ли не возненавидеть ненавидящих Тебя, Господи, и не возгнушаться восстающими на Тебя? Полною ненавистью ненавижу их: враги они мне».

Эта ненависть должна быть в отношении бесов, которым служит ложный христианин и к его греховным делам.

И, во-вторых, конечно, не испытать осуждения таких людей и не иметь неприятие к ним очень и очень сложно, но надо свое усилие направить на брань с собой против ненависти к нему через молитву и через брань с навязчивыми и буревыми помыслами. Да и эта тема, надеюсь, поможет понять, что с ними происходит, и это знание угасит ненависть. Например, это - усиленная молитва, когда понимаешь, что мысленно выговариваешь ему свое возмущение. Должны быть и любомудренные суждения к себе, например: «я выбираю путь истинного христианства, на котором происходит брань с грехом, покаяние, память Божия, страх Божий и т.д., а тот человек не захотел по нему идти, и это – его выбор, и мне его выбор не подходит. Ему нравится грешить и он грешит, а мне, может быть и нравится какой-то грех, но я буду стараться не поддаваться ему, а если и поддамся по своей немощи, то тут же «побегу» к Господу. Пусть каждый идет по своему, а мне же нужно удержаться на моем пути». Или, например: «этот человек – прелюбодей и пьяница, а я и сам так жил раньше, до веры. И я не хочу, чтобы его пример пробудил и мои, заснувшие, милостию Божией, страсти. Поэтому буду держаться от того человека подальше, чтобы самому не пасть, и чтобы не пойти по его пути. Господи, Иисусе Христе, помилуй нас, грешных, и каждому подай то, в чем он нуждается».

Заметим, что эта брань не предусматривает сближение с тем человеком, потому что проявишь или лицемерие, или презрение.

Также можно сказать, если это неблизкое знакомство с ложным христианином, которое ограничивается приветствием, то можешь или не отвечать на него, или ответить без любезности слабым кивком головы.

**Древний Патерик** (гл.22, п.10): «Вопрос: Если соблазнит меня брат, хочешь ли, чтобы я сотворил ему поклон? Ответ: Сотвори ему поклон, и тотчас же удали его от себя».

Если же твой друг стал вести нечестивую жизнь, то уклонению может предшествовать какой-то спокойный и конструктивный разговор, в котором ты выскажешь свою позицию. И если в скором времени друг не покается и не исправится, то не общайся с ним.

Также приведем одно поучение о том, как реагировал на отпавших от Бога братий - ложных христиан святой подвижник Феодор Студит, и постараемся так относиться к знаемым нам таких же христиан.

**Феодор Студит** (Огласительные поучения, п. 17, и др.): «Братия, отцы и чада! О чем мне теперь с вами беседовать, в настоящем моем поучении, как не о тех бежавших трех окаянных братиях, которые отторглись от доброго нашего общества, с одной стороны для того, чтобы вы были более тверды, утвердившись падением их, а с другой - дабы и мне, оплакивая их, облегчить печаль сердца моего. Ибо хотя я и недостоин, но все же я отец и пастырь ваш; а ни один отец не бывает без печали о сыновней погибели; если так бывает в телесном, то не более ли в духовном. И еще: ни один пастырь, у которого бы похитил волк овцу, не остается без печали, но много скорбит и ищет погибшую. Поистине и ныне похитил зверь … чад моих Петрония, Малха и Аетиа, зверь лукавый, мысленный волк, лютый дракон, коварный змий, изгнавший прелестию и горьким вкушением древнего Адама и Еву из рая; ныне же подобным образом изгнал он сих братий из общежития, как из другого рая. … Как же мне не оплакивать их и не стенать? Как не скорбеть душе моей и не печалиться, помышляя о их погибели? Трое отроков, трое юношей, непостоянных, не наученных. Не станет ли посему сатана водить их туда и сюда, не вринет ли их в стремнину и не сокрушит ли кости их, как бренные сосуды? Впрочем, я укорил их не потому, будто брадатые и старые могут сохранить себя, отлучаясь от братства, но потому, что они, павши, еще в большее зло могут пасть вследствие юного возраста. О безрассудность и помрачение мыслей! Что ж теперь делать? К вам, здравым, которые еще стоите твердо и сохранили себя, обращаю теперь мое слово. Захотим ли и мы подобно им подвергнуться недугу? Будем ли домогаться погибели вместе с ними? Никак, о, чада! Как же быть? Не нужно только принимать змииного совета и сокрывать в сердце змия, но тотчас открывать его, и тогда он убежит от вас, как от огня. Ибо если бы и те братия хранили себя, то не подверглись бы сему. Но вы, чада, остерегайтесь и, будучи Христовыми овцами, не сделайтесь самовольно добычею диавола, и, живя в раю заповедей Христовых, не поддайтесь каким-либо образом прелести лукавого змия, дабы не быть отверженными в темное место греха. Живя по-ангельски, не омрачайтесь гибельным самочинием; терпите и претерпевайте все, и храните заповеди Христовы. Пусть никто не ходит в собрание злых, и не сидит вместе с нечестивыми. … И если бы можно было кому видеть, что у них (у тех, кто отпал – от сост.) на душе, то всячески он увидел бы их помраченными, в мыслях устрашенными, беснующимися и ничего не имеющими здравого: ни намерения, ни рассуждения; они носятся туда и сюда, и претыкаются, как заблудшие овцы. Не думайте, чада мои, что я говорю это по ненависти к ним; да не будет! Но они подвергаются и еще лютейшему и несравненно большему, чего я не могу высказать. Молитесь и помолитесь за них, дабы им обрестись и возвратиться, или самим, или чрез нас. А вы, как я прежде говорил об этом, будьте тверды, избегая случаев к падению, и подвизаясь добрым подвигом, чтобы вам увенчаться на небесах. Слышал я, что некоторые из вас неосторожно говорят об этих братиях с почтением, тогда как они недостойны и по имени называться; но вы называйте их лишь простым именем, окаявая их. Ибо и Апостолы не относились с почтением к предателю, и даже апостолом его не называли, но Иудою, предателем и татем».

### Об отношении Церкви и христиан, имеющих страх Божий, к ложным христианам – прелюбодейцам и пьяницам

А сейчас скажем о христианской заповеди относительно прелюбодеев и блудников в Церкви.

И сразу заметим, что у понятия «прелюбодейство» есть два значения.

**Пастырь Ерма** (Заповедь 4): «Прелюбодейство не в том только, если кто оскверняет плоть свою; прелюбодействует и тот, который делает свойственное язычникам. И если кто пребывает в таких делах и не раскается, то удаляйся от общения с ним, иначе и ты будешь причастен к греху его».

Мы же сейчас будем говорить о том, что говорит христианское учение об удалении при плотском прелюбодеянии христиан.

**Григорий Палама** (Омилии, ом. 39, и др.): «Павел же сатане предал соблудившего в Коринфе и заповедал Коринфянам, предписав: "с таким даже и не есть вместе" (1Кор.5:11); и не показал к нему любви до тех пор, пока тот, не оставив злое это дело, на деле не обнаружил раскаяние. (Ом.5) «Я писал вам в послании - не сообщаться с блудниками» (1Кор.5:9). Потому что поскольку сами по себе они не стыдятся, то он увещевает других отвращаться от них и (этим) пристыдить их, говоря им: «кто, называясь братом, остается блудником, … с таким даже и не есть вместе» (1Кор.5:11). Видишь ли, что валяющийся в блуде, является общей скверной для Церкви, и посему от такового всем долженствует отвратиться и изгнать его. Сам же Павел даже сатане предал соблудившего в Коринфе, ни любви к нему не показал, и до тех пор не принял его обратно, пока он довлеющим образом не явил свое покаяние (с оставлением греха – от сост.). Всеми силами спасай твою душу от таковых зол, о, человек!».

**Пастырь Гермы** (Заповедь 4, п.2): «Если, господин, - сказал я, - муж имеет жену верную в Господе и заметит ее в прелюбодеянии, то будет ли он грешен, живя с нею?» И ответил он мне: «Доколе муж не знает греха своей жены, он не грешит, если живет с нею. Если же узнает муж о грехе ее, а она не покается в своем прелюбодеянии, то муж согрешит, живя с нею, и сделается участником в ее прелюбодеянии». «Что же делать, - спросил я, - если жена будет оставаться в своем пороке?» «Пусть муж отпустит ее и останется один. Если же, отпустивши свою жену, возьмет другую, то и сам примет грех прелюбодеяния». «Что же, господин, если жена отпущенная покается и пожелает возвратиться к мужу своему, то должна ли она быть принята мужем?». «Если не примет ее муж, он совершит грех великий, - он ответил мне. - Должно принимать грешницу, которая раскаивается, но не много раз. Ибо для рабов Божиих покаяние положено одно. Поэтому ради раскаяния не должен муж, отпустив жену свою, брать себе другую. Так же делать надлежит и жене. Но прелюбодейство не только в осквернении плоти своей: прелюбодействует и тот, кто поступает подобно язычникам. Избегай общения с тем, кто совершает такие дела и не кается, иначе и ты будешь причастен греху его. Итак, заповедуется вам, чтобы вы оставались одинокими - как муж, так и жена, ибо в этом случае может иметь место покаяние. Но я не даю повода к тому, чтобы так делалось: пусть не грешит более тот, кто уже согрешил. Что касается прежних грехов его, то есть Бог, который может дать исцеление, ибо Он имеет власть над всем».

А вот как Церковь должна поступать, например, с прелюбодеями (и особенно если это священники и клирики).

**Иоанн Златоуст** (т.6, ч.2, Беседа против оставивших церковь…): «Пусть не входит в Церковь никто из предающихся прелюбодеянию, но пусть будет он отвержен и вами и станет общим врагом».

**Лука Крымский** (Сб. «Спешите идти за Христом», На слова: "Спасайтесь от рода сего развращенного"): «… «но я писал вам не сообщаться с тем, кто, называясь братом, остается блудником…(ст. 11). Апостол Павел велит нам хранить в чистоте и святости нашу общину христианскую — хранить, блюсти в чистоте тех, кого святой апостол Петр назвал "народом святым, царственным священством" (1 Пет. 2, 9). Он велел изгонять из общины святых всех (прелюбодеев и мужеложников – от сост.) пьяниц, злоязычных, хищников и всемерно заботиться о чистоте нашего малого стада. Помните же это и исполняйте завет апостольский».

**Василий Кинешемский** (Толк. на Еванг. от Марка, 10 гл, с.1-16): «Прелюбодеяние было строго запрещено еще в Ветхом Завете. "Не прелюбодействуй", — гласит седьмая заповедь Закона Моисеева (Исх. 20, 14; Втор. 5, 18), и нарушение ее каралось смертной казнью через побиение камнями (Втор. 22, 22-24). Точно такому же суровому наказанию подвергались уличенные в блудодеянии разных видов (Втор.22, 21, 24-25; Исх.22, 19; Лев. 20, 10-18). Так же строго относилась и Православная Церковь к грехам против седьмой заповеди, карая за эти грехи отлучением от Святого Причастия и от общения с верующими. По правилу Василия Великого прелюбодеи, то есть совершившие грех в замужестве, отлучаются от общения на 15 лет (см. Василий Великий, пр. 58). Епитимия эта сокращается до семи лет, если виновные со слезами покаются в своем преступлении (VI Всел. Собор, пр. 87; Василий Великий, пр. 77). Несколько снисходительнее карается грех блудодеяния, то есть нарушение целомудрия, не связанное с нарушением супружеской верности. Но все же и здесь епитимия отлучения продолжается девять лет и по 4-му правилу святителя Григория Нисского проводится следующим образом: "Осквернившиеся блудодеянием на три лета да будут совсем удалены от церковной молитвы, три лета да участвуют в едином слушании писаний, в иные три лета да молятся с припадающими в покаянии, и потом да причащаются Святых Тайн". В некоторых случаях епитимия эта сокращается до четырех лет (Василий Великий, пр. 22)…. Если бы в настоящее время применять эти правила со всею строгостью, то, вероятно, мало бы оказалось людей, не отлученных от церковного общения. Последний Поместный Собор Русской Церкви 1917-1918 годов за прелюбодейную, зазорную жизнь определил лишение прав избрания на церковно-приходские должности, то есть на должности церковных старост, членов приходских советов и т. п.».

А вот, что говорится о священниках – пьяницах.

**Платон, Митр Москов**. (Т.6.Инструкция благочинным иереям, ст.16): «Прилежно наблюдать, чтоб священники, диаконы и церковники, а особенно священники жили честно, постоянно, сановито, кротко и любовно, и в должности своей были бы исправны и порядочны: а наипаче с крайним вниманием смотреть, чтоб не пьянствовали, в питейные дома не ходили, и вели бы жизнь, какую прилично служителю святого алтаря и пастырю христианскому, трезвую. А если бы усмотрел ты кого часто напивающегося, в пьянстве бесчинствующего, или исправляющего требы не в трезвости, о таковом без всякого закрытия представлять».

**Феофан Затворник** (Толков. на посл. Титу, 1,7): «Епископ должен быть непорочен, … не пьяница». … Каково видеть епископа подвыпившим, когда он или под влиянием приятных чувств смех возвышает и хохочет не в меру, унижая свое достоинство, или, вспомнив о чем-либо скорбном, гудки начинает справлять и плакать. Впрочем, долго перечислять все непристойное, до чего доводит охмеление. И в Ветхом Завете заповедано, чтоб священники, когда приступают службу совершать Богу, не пили вина (см.: Лев. 10, 9). Так же назореи должны были во все дни обета своего воздерживаться от вина и сикера и от всего, что делается от грозд винных, потому что это лишает ум свойственного ему здравомыслия (см.: Чис. 6, 3). Пусть говорят, что кто хочет; я же по совести свидетельствую, что нарушение воздержания в сем не обходится без вреда, тогда как соблюдение его всегда полезно».

**Тихон Задонский** (т.1, Окружное послание к Воронежскому духовенству): «Ведая, как пьянство особенно в нынешнее время в людях усилилось, и потому предостерегая тех, которые в том еще не искусились, а искусившихся и находящихся в нем от той отвращая страсти, следующее любви вашей предлагаю. …Вы же, поставленные на подсвечнике светильники (т.е. священнослужители – от сост.), на которых все взирают и пример с вас берут, вы — свет миру, вы — соль земли, — по слову Христову, как будете служить, священнодействовать утром, когда вчера вам порученные видели вас пьяных, ссорящихся, бесчинствующих? Не подумает ли всякий, кто видел иерея пьяного, бесчинствующего, не подумает ли в себе, говоря так: вот какой поп! Вчера то делал, а сегодня служит: какой же он богомолец, предстатель, и прочее?! Он тебя осуждает, а ты осуждению его виновен, и так обоим грех. Ему грех, что осуждает тебя; тебе грех, что ты подал ему причину для осуждения. Для чего как пастырь ваш советую, братски увещеваю: всячески берегитесь от пьянства, чтобы легче смогли избежать греха и не подать соблазна ближнему».

**Платон Митр Московский** (т.6, Увещание к раскольникам): «… вы волнуетесь, еще вопите, что попы, де, пьянствуют и живут непорядочно: и это, де, нас соблазняет, и от церкви отводит. На это мы отвечаем, что нельзя сказать …, чтобы все священники наши пьянствовали, и жили непорядочно: есть много священников благоговейных, трезвых и учительных, которые благодать своего священства хранят в чистой совести. А хотя подлинно некоторые попы и пьянствуют, и живут непорядочно: и то церковь наша не похваляет, но паче сожалеет, обличает и исправляет. Да и самым делом, когда о таких бесчинных попах доносится Архиереям: они не оставляют их без исправления и духовного наказания; а некоторых и совсем священнического чина лишают. Так почему же из-за некоторого малого числа неблагочинно живущих попов от церкви, то есть, от общества всех христиан отлучаться? И в самые первенствующие церкви времена были некоторые в церкви неблагочинные священники. И между Апостолами был Иуда предатель. Да и в нашей Российской церкви не в нынешнее только время, но и прежде, то есть, от самого начала у нас христианской веры не без того, чтоб между добрыми священниками не было и худых: однако тогдашние христиане за это от всей церкви не отлучались. …(И) малое число некоторых бесчинно живущих истину всей церкви не опорочивает. А притом и то ведать надлежит, что чрез священника и не весьма добродетельного тайны совершаются. Ибо в тайнах главнодействующий есть сам Дух Святый, который с верою и чистою совестью к тайне приступающего не лишит благодати своей, чрез какого бы священника тайна ни отправлялась».

 К сожалению, мой опыт говорит, что этих правил относительно прелюбодеев не придерживаются и в моей епархии. И я знаю это точно, Бог мне свидетель и им Судья!

Итак, мы рассмотрели кто такие ложные христиане, кем духовно они являются и что с ними происходит. И надеюсь, что изложенный материал поможет нам понять, что происходит с живущими в явных грехах христианах. И это, во-первых, поможет охранению себя от греха тем, кто не грешит так; и, во-вторых, поможет им перестать осуждать ложных христиан или их ненавидеть, т.к. становится понятно, что они – жертвы греха и бесов по своему сластолюбию и духовной слабости — и их стоит пожалеть и молиться о них. И таким образом, если мы правильно воспримем эту тему, то главными чувствами да будут у нас страх греха и страх Божий, и сожаление о слабых и больных. Помоги нам в этом, Господи!

А далее будет рассмотрен очень важный вопрос о покаянии таких людей и поймем насколько возможно, чтобы они покаялись, перестали грешить, перешли со стороны вражьей на сторону Бога, и изменились. И увидим, что не всё так однозначно, как мы привыкли думать, что можно покаяться и все будет хорошо…

(ПРОДОЛЖЕНИЕ СЛЕДУЕТ)